# ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΚΗΡΥΞ

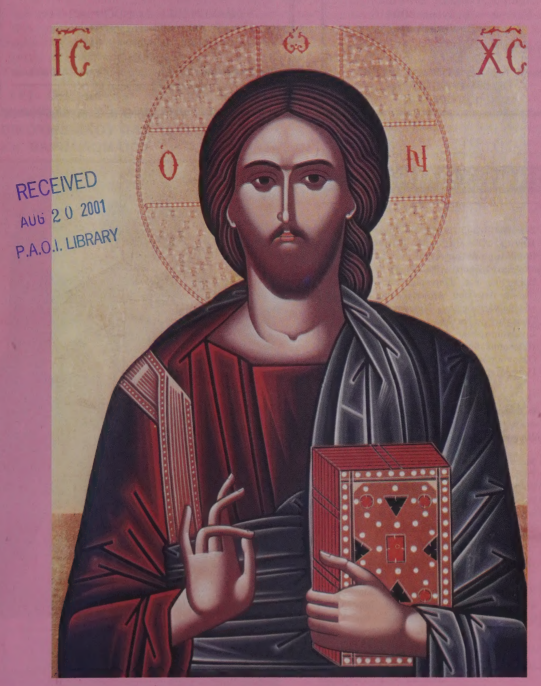
ΕΠΙΣΗΜΟΝ ΟΡΓΑΝΟΝ ΙΕΡΑΣ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ ΘΥΑΤΕΙΡΟΝ ΚΑΙ ΜΕΓΑΛΗΣ ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ

Έτος Ίδρύσεως 1964

Τρίτη Περίοδος

Μάϊος - Ἰούνιος 2001

'Αριθμός Τεύχους 152-153



Έργον Μιχαήλ μοναχοῦ, Καρυαί, "Αγιον "Όρος.

## ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΚΗΡΥΞ

Έτος Ίδρύσεως 1964 Τρίτη Περίοδος ᾿Αριθμός Τεύχους 152 -153 Μάϊος - Ἰούνιος 2001 ᾽Ετησία Συνδρομή £10

Διευθύνεται ἀπό Συντακτική Ἐπιτροπή

5 CRAVEN HILL, LONDON W2 3EN TEL: 020-7723 4787 FAX: 020-7224 9301

## ORTHODOX HERALD

OFFICIAL PUBLICATION OF THE ARCHDIOCESE
OF THYATEIRA AND GREAT BRITAIN

5 CRAVEN HILL, LONDON W2 3EN TEL: 020-7723 4787 FAX: 020-7224 9301

First Published 1964

**Third Period** 

May - June 2001

No.:152 -153

## **HEPIEXOMENA**

- 3 20 Σύναξη Ίεροῦ Κλήρου ᾿Αρχιεπισκοπῆς: Μήνυμα Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχη κ.κ. Βαρθολομαίου ὁμιλία τοῦ Σεβ. ᾿Αρχιεπισκόπου Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας κ.κ. Γρηγορίου προσφωνήσεις ᾿Αρχιμ. Λεοντίου ᾿Αριστοτέλους, Προέδρου τῆς Κοινότητος ʿΑγ. Ἰωάννου Βαπτιστοῦ κ. Γεωργίου Καλλῆ, ᾿Αρχιμ. Ὑθσαῖου Σιμωνοπετρίτου ὁμιλίες ᾿Αρχιμ. Ζαχαρία, Πρωτοπρεσβύτερου Γεωργίου Σούλου, Οἰκονόμου ᾿Αναστάσιου Σαλαπάτα καί Πρεσβύτερου Ἰωάννη Edmund-Hookway.
- 21 22 ΓΕπίσκεψη τοῦ Σεβ. ᾿Αρχιεπισκόπου Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας κ.κ. Γρηγορίου στήν Ἱερά Μητρόπολη Ζιχνῶν & Νευροκοπίου.
- 23 26 Meeting of the Clergy of the Archdiocese: Patriarchal Message; Resume of the Address given by Archbishop Gregorios of Thyateira & Great Britain; The English-Speaking Parishes and Communities: Part 1, by f. Pancratios Sanders and Part 2, by Oeconomos Stephen Maxfield.
  - Deacon Meliton Oakes, Book Reviews.

27

28 - 32 Χρονικό Σεθ. Αρχιεπισκόπου Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας κ.κ. Γρηγορίου (Έλληνιστί καί Άγγλιστί).



΄Ο Ίερός Ναός Παμμεγίστων Ταξιαρχῶν εἰς Margate

ΠΑΡΑΚΑΛΕΙΣΘΕ Ν' ΑΝΑΝΕΩΣΕΤΕ ΤΗ ΣΥΝΔΡΟΜΗ ΣΑΣ ΣΤΟΝ ΟΡΘΟΔΟΞΟ ΚΗΡΥΚΑ

## ΣΥΝΑΞΙΣ ΙΕΡΟΥ ΚΛΗΡΟΥ

### ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ ΚΑΙ ΜΕΓΑΛΗΣ ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ

Ίερός Ναός Άνίου Ἰωάννου Βαπτιστοῦ, Β. Λονδίνου, 5 Ἰουνίου 2001.

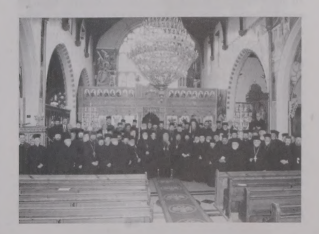
Τήν Τρίτη, 5 Ίουνίου 2001, πραγματοποιήθηκε μέ πολύ μεγάλη ἐπιτυχία, στούς χώρους τοῦ Ἱεροῦ Ναοῦ Ἁγίου Ἰωάννου Βαπτιστῆ, Wightman Road, Haringey Βορείου Λονδίνου, Σύναξη τοῦ Ἱεροῦ Κλήρου τῆς Ἀρχιεπισκοπῆς Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας, ὑπό τήν Προεδρία τοῦ Σεβασμιωτάτου Ἁρχιεπισκόπου κ.κ. Γρηγορίου. Κατωτέρω δημοσιεύουμε τό Μήνυμα τῆς Α.Θ. Παναγιότητος τοῦ Οίκουμενικοῦ Πατριάρχου κ.κ. Βαρθολομαίου καί τίς σχετικές ὁμιλίες καί εἰσηγήσεις. Μετά τό πέρας τῶν ἐργασιῶν τῆς Συνάξεως, οἱ Σύνεδροι φιλοξενήθηκαν ἀρχικά ἀπό τήν Κοινότητα τοῦ Ἁγίου Ἰωάννη, τό δὲ ἀπόγευμα, μετά τόν Ἑσπερινό πού ἔγινε στόν Καθεδρικό Ναό Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου, Wood Green Β. Λονδίνου, ἀπό τήν ἐκεῖ Κοινότητα τοῦ Ἁπ. Βαρνάβα.

### ΜΗΝΥΜΑ ΤΗΣ Α.Θ.Μ. ΤΟΥ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΥ ΠΑΤΡΙΑΡΧΟΥ κ.κ. ΒΑΡΘΟΛΟΜΑΙΟΥ

Ίερώτατε 'Αρχιεπίσκοπε Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας, ὑπέρτιμε καί ἔξαρχε Δυτικῆς Εὐρώπης, ἐν 'Αγίω Πνεύματι ἀγαπητέ ἀδελφέ καί συλλειτουργέ τῆς ἡμῶν Μετριότητος κύριε Γρηγόριε, χάρις εἴη τῆ ὑμετέρα Ἱερότητι καί εἰρήνη παρά Θεοῦ.

Μετά πατρικῆς ἀγάπης χαιρετίζομεν τήν ἐν Τοῦ ἐν Λονδίνω Ἱερῶ Ναῷ τοῦ ʿΑγίου Ἰωάννου τοῦ Βαπτιστοῦ Σύναξιν τοῦ Ἱεροῦ Κλήρου τῆς ἀγιωτάτης ᾿Αρχιεπισκοπῆς Θυατείρων καί Μεγάλης Βρεταννίας. Εὐχόμεθα δέ ἐκ καρδίας ὅπως Κύριος ὁ Θεός ἡμῶν διανοίξη τά ὧτα τῶν καρδιῶν τῶν μετεχόντων εἰς τήν Σύναξιν ταύτην Συνέδρων εἰς ἀκρόασιν τῶν εἰσηγήσεων καί τῶν λοιπῶν παρεμβάσεων καί ἐποικοδομητικῶν συζητήσεων, πρός κατανόησιν αὐτῶν καί πρός πνευματικήν καρποφορίαν.

'Αποδίδομεν ἰδιαιτέραν σημασίαν εἰς τάς ἐπιτελικάς ταύτας Συνάξεις, εἰς τάς ὁποίας διά τῶν καλῶν καί ἐμπεριστατωμένων εἰσηγήσεων καί διά τῆς συμμετοχῆς εἰς τάς συζητήσεις καί τήν ἀνταλλαγήν τῶν προβληματισμῶν καί τήν ἀναζήτησιν ἐφικτῶν λύσεων εἰς τά ἀπασχολοῦντα τόν ἱερόν Κλῆρον προβλήματα, προάγεται ἡ γνῶσις



καί συντονίζονται αἱ ποιμαντικαί ἐνέργειαι πρός διακονίαν τῆς Ἐκκλησίας καί τελεσφορωτέραν ἀντιμετώπισιν τῶν ἑκάστοτε ἀνακυπτόντων ζητημάτων. Τοῦτο καθίσταται ἔτι ἀναγκαῖον καί χρήσιμον εἰς τήν περίπτωσιν τῆς Ἱερᾶς ὑμῶν ᾿Αρχιεπισκοπῆς, τῆς βασταζούσης τήν μαρτυρίαν τῆς ᾿Ορθοδόξου Ἐκκλησίας ἐν μέσω τῆς μεγάλης ταύτης χώρας καί λαοῦ ἄλλως περί τήν πίστιν φρονοῦντος.

Έφ' ὧ καί ἐπευλογοῦμεν πάντας ὑμᾶς, εὐχόμεθα καλήν ἐπιτυχίαν εἰς τήν Σύναξιν ὑμῶν καί τόν φωτισμόν 'Αγίου Πνεύματος καί παρέχομεν τήν πατρικήν καί Πατριαρχικήν ἡμῶν εὐλογίαν.

1η Ιουνίου 2001

<sup>°</sup>Ο Κωνσταντινουπόλεως ἀγαπητός ἐν Χριστῷ ἀδελφός Βαρθολομαῖος

dada

## ΟΜΙΛΙΑ ΤΟΥ ΣΕΒΑΣΜ. ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ ΚΑΙ Μ. ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ Κ.Κ. ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ

'Αγαπητοί,

Με τή βοήθεια τοῦ μεγάλου ᾿Αρχιερέως καί τήν εὐλογία τοῦ διά τήν ἡμετέραν σωτηρίαν σαρκωθέντος καί ἀναστάντος ἀπό τούς νεκρούς καί ἀναληφθέντος Σωτῆρος Χριστοῦ, σαράντα ἡμέρες μετά τήν ᾿Ανάστασή Του, ὅταν ἐπραγματοποίησε, ἐξεπλήρωσε ὁ Χριστός τήν ἐπαγγελία πρός τούς μαθητές Του μέ τήν ἀποστολή τοῦ Παναγίου πνεύματος ἐν εἴδει πυρίνων γλωσοῶν, ἀνάμνηση τῆς ὁποίας πανηγυρίσαμε τήν περασμένη Κυριακή, συνήλθομεν ἐπί τῷ αὐτῷ οἱ κληρικοί τῆς Θεοσώστου Βιβλικῆς Ἐπαρχίας τῶν Θυατείρων τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου Κωνσταντινουπόλεως, διά νά μελετήσουμε ὀφειλετικῶς τή διακονία μας στόν ᾿Αμπελῶνα τοῦ Κυρίου.

Μόλις ἀκούσαμε τό σεπτό μήνυμα τῆς Αὐτοῦ Θειοτάτης Παναγιότητος τοῦ Οἰκουμενικοῦ ἡμῶν Πατριάρχου κ.κ. Βαρθολομαίου, τό ὁποῖο μᾶς ἀπηύθυνε, σάν εὐλογία καί αὔξηση τοῦ

ἐνδιαφέροντος τῆς Μητέρας Ἐκκλησίας, ἀλλά καί τῆς γαρᾶς, ὅτι ἀνήκουμε στήν ἱερή οἰκογένεια τῆς ορθόδοξης Έκκλησίας καί υπαγόμαστε κανονικώς στόν Οἰκουμενικό Θρόνο τῆς Κωνσταντινουπόλεως, δ δποῖος ἐπί 17 δλόκληρους αἰῶνες συνεχίζει, χωρίς διακοπή, τή διακονία του ἀνά τόν κόσμο. Κηρύττει, όπως οἱ ᾿Απόστολοι, τό μήνυμα τῆς σωτηρίας, τό μήνυμα τῆς 'Αναστάσεως καί τῆς βέβαιης ἐλπίδας, τό ὁποῖο γιά εἴκοσι συναπτούς αἰῶνες ὁλόκληρη ἡ Χριστιανοσύνη λειτουργεί, διδάσκει, κηρύσσει, μελετά καί υπομνηματίζει καί διαφυλάσσει, μεταλαμπαδεύοντάς το ἀπό γενεά σέ γενεά μέχρι τά πέρατα τῆς γῆς. Καί ὑπενθυμίζει σέ ὅλους, καί τούς έγγύς καί τούς μακράν, ὅτι "Ίησοῦς Χριστός, χθές καί σήμερον ὁ αὐτός καί εἰς τούς αἰῶνας". [Εβρ. κεφ. ΙΓ΄ στ. 8].

Καί, ὅπως ἤδη ἀνέφερα, κατά ἀγαθή συγκυρία αὐτές τίς μέρες γιορτάζουμε τήν περιφανή ἑορτή τῆς Πεντηκοστῆς καί τιμοῦμε περιχαρῶς τά γενέθλια τῆς Ἐκκλησίας. Γι' αὐτό καί ἡ ἐπιφοίτηση τοῦ Αγίου Πνεύματος καί τό γεγονός τῆς ἵδρυσης εἶναι συνυφασμένα Έκκλησίας συμπορεύονται καί καλλιεργοῦν τήν προφητεία καί τόν άγιασμό καί τήν σωτηρία τοῦ λαοῦ τοῦ Θεοῦ, δ δποῖος δμολογεῖ καί πιστεύει, κατά τό σύμβολο τῆς Νίκαιας : "Έναν Θεόν, Πατέρα παντοκράτορα, ποιητήν οὐρανοῦ καί γῆς, ὁρατῶν τε πάντων καί ἀοράτων. Καί εἰς ἕνα Κύριον Ἰησοῦν Χριστόν, τόν Υίον τοῦ Θεοῦ τόν μονογενῆ, τόν ἐκ τοῦ πατρός γεννηθέντα πρό πάντων τῶν αἰώνων."

Γι' αὐτό καί οἱ 'Απόστολοι ἐχειροτόνησαν διακόνους, ἱερεῖς καί ἐπισκόπους καί τούς ἀνέθεσαν, κατά οἰκονομία καί χάρη, τή μεγάλη τούτη καί ἀτίμητη παρακαταθήκη τῆς Πίστεως, τό μυστήριο τῆς σωτηρίας τοῦ ἀνθρωπίνου γένους καί τῆς ἀνανεώσεως ὁλόκληρης τῆς δημιουργίας, ἡ ὁποία πιστεύει ὅτι τό Πνεῦμα συναντιλαμβάνεται ταῖς ἀσθενείαις ἡμῶν τό γάρ τί προσευξώμεθα καθό δεῖ οὐκ οἴδαμεν, ἀλλ' αὐτό τό Πνεῦμα ὑπερεντυγχάνει



Ο Σεβ. ᾿Αρχιεπίσκοπος κ. Γρηγόριος καί, ἐξ ἀριστερῶν, οἰ Θεοφιλέστατοι Ἱεπίσκοποι Τροπαίου κ. ʿΑθανάσιος, Διοκλείας κ. Κάλλιστος, ὁ παρεπιδημῶν στό Λονδῖνο Μητροπολίτης Παναμᾶ κ. ᾿Αθηναγόρας καί οἱ Θεοφιλέστατοι Ἱεπίσκοποι Τελμησσοῦ κ. Χριστοφόρος καί Ναζιανζοῦ κ. Θεοδώρητος.

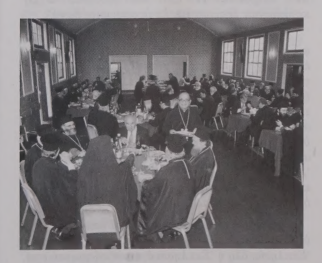
ύπερ ήμων στεναγμοῖς ἀλαλήτοις." [Ρωμ., κεφ. 8 στ. 26] καί ὅτι ἡ Δημιουργία, ὁ κόσμος, ὁ ὁρατός καί ἀόρατος, προσδοκᾶ καί ἀναμένει τή σωτηρίαν της, όπως προσφυῶς όμιλεῖ τό στόμα τοῦ Θεοῦ διά τοῦ 'Αποστόλου Παύλου : "ἡ γάρ ἀποκαραδοκία τῆς κτίσεως τήν ἀποκάλυψιν τῶν υίῶν τοῦ Θεοῦ ἀπεκδέχεται." [Ρωμ., κεφ. 8 19]. Έτσι, ἀνέμενε ἡ ἀόρατος καί ἀκατασκεύαστος μάζα, ὅταν ἐκυοφορεῖτο ή δημιουργία, ὅπως λέγει τό πρῶτο βιβλίο τῆς 'Αγίας Γραφῆς: "Στήν ἀρχή ὁ Θεός δημιούργησε τόν οὐρανό καί τή γῆ. Ἡ γῆ ὅμως ἦταν ἔρημη καί ἀσχημάτιστη· ἦταν σκοτάδι πάνω ἀπό τήν ἄβυσσο, καί πάνω στά νερά ἔπνεε Πνεῦμα Θεοῦ" [Γένεσις κεφ. Α΄ 1-1α], "κατά τήν ἀποκαραδοκίαν καί ἐλπίδα μου ὅτι ἐν οὐδενί αἰσχυνθήσομαι, ἀλλ' ἐν πάση παρρησία, ὡς πάντοτε, καί νῦν μεγαλυνθήσεται Χριστός ἐν τῷ σώματί μου εἴτε διά ζωῆς εἴτε διά θανάτου." [Φιλιπ., κεφ. Α΄, στ. 20]

Αὐτό ὑποδηλοῖ καί ἐλπίζει ὁ ἴδιος ᾿Απόστολος, γράφοντας στούς Χριστιανούς τῶν Φιλίππων. Γι' αὐτό καί ὁ ἴδιος ὁ Χριστός, καθ' ὅλη τή διάρκεια τῆς δημόσιας ἐπίγειας ζωῆς Του καί ἰδιαίτερα τίς τελευταῖες μέρες τοῦ Πάθους Του, ἀλλά καί μετά τήν 'Ανάστασή Του, ὑπενθύμισε στούς μαθητές Του τή μεγάλη καί μοναδική ἀποστολή τους. Ο δέ ἱερός Χρυσόστομος ἐπιγραμματικῶς λέγει ὅτι: "ἡ ταύτης ύπηρεσία μείζων ἄλλης" καί "ὅτι φρικτόν ἡ Ίερωσύνη, καί πολύ τῆς παλαιᾶς λατρείας ἡ καινή φρικοδεστέρα". Αὐτήν τήν ἀποστολή συνεχίζει άδιάκοπα ή ὀρθόδοξη Ἐκκλησία καί παρόλες τίς πιέσεις καί τούς περισπασμούς, πού προέρχονται ἐκ τῶν ἔσω καί ἐκ τῶν ἔξω, κατάφερε νά διαφυλάξει τήν ἀποστολική παράδοση καί τῶν Πατέρων τῆς Έκκλησίας τήν λιπαράν καί ἀνιόλεκτον διδασκαλίαν καί νά τήν μεταδίνει εὐκαίρως καί ἀκαίρως πρός πάντας μέχρι σήμερα. Αὐτήν τήν Ίερωσύνη κατέχομεν κι ἐμεῖς καί τήν παρελάβαμε ἀπό τήν ὀρθόδοξη Ἐκκλησία μας, κατά χάριν, ἀλλά καί κατά τήν εὐδοκίαν τοῦ μεγάλου Θεοῦ καί Σωτῆρος ἡμῶν Χριστοῦ.

Ή Ίερωσύνη συνεπῶς ἀποτελεῖ θεόσταλτο δῶρο, τό δποῖο ἐμεῖς οἱ κληρικοί ἔχουμε παραλάβει παρόλη τήν ἀναξιότητα καί τήν ἀνεπάρκειά μας. 'Αλλά, μᾶς κάλεσε Έκεῖνος πού "ἐτάζει" νεφρούς καί καρδίας νά τόν ὑπηρετήσουμε ἀπό αὐτῆς τῆς ἱερῆς καί μοναδικής σκοπιάς. Γι' αὐτό καί καθημερινά πρέπει νά ἀναπέμπουμε εὐχαριστίες εὐγνώμονες πρός τόν Μέγα 'Αρχιερέα καί 'Επίσκοπο τῶν ψυχῶν μας, τόν Κύριο ήμῶν Ἰησοῦ Χριστό: "Έχοντες οὖν ἀρχιερέα μέγαν διεληλυθότα τούς οὐρανούς, Ἰησοῦν τόν υἱόν τοῦ Θεοῦ, κρατῶμεν τῆς ὁμολογίας." [Εβρ., κεφ. Δ΄ στ.14], ὁ ὁποῖος μᾶς ἀξίωσε αὐτῆς τῆς ὑψηλῆς καί μοναδικῆς ἀξίας, τῆς ἀξίας τῆς Ἱερωσύνης. Καί ἐπειδή εἶναι θεῖο δῶρο, δέν δικαιούμεθα νά τήν οἰκειοποιούμαστε σάν προσωπική μας ὑπόθεση, ἀλλά μέ ταπείνωση καί συνεργασία καί μετά τῶν συμπρεσβυτέρων καί τῶν Ἐπισκόπων μας νά ἐκδηλώνουμε τήν ἐνότητα καί τήν ὑπακοή μας στήν Ἐκκλησία πού μᾶς ἀνέσυρεν ἀπό τήν ἀφάνεια καί μᾶς ἐμπιστεύτηκε τούτη τήν τιμή.

Οἱ ᾿Αγγλικανοί, κατά τόν διορισμό ἱερέων σ᾽ ἔνα ναό, ἔχουν μία ὡραιότατη παράδοση καί ᾿Ακολουθία. Ὁ Ἐπίσκοπος, ὁ ὁποῖος ἐγκαθιστᾶ τόν νέο ἱερέα, ἐν πρώτοις τοῦ παραδίδει τά κλειδιά τῆς Ἐκκλησίας, τόν ὁδηγεῖ στήν ᾿Αγία Τράπεζα, τόν μεταφέρει στό βαπτιστήριο καί ἐν συνεχεία τόν ἀνεβάζει στόν ἄμβωνα. Αὐτή ἡ συμβολική πράξη συγκεντρώνει ὅλη τή διακονία τοῦ ἱερέως ἀπέναντι στό Θεό, ἀπέναντι τοῦ ποιμνίου του καί ἀπέναντι τοῦ ἑαυτοῦ του καί τοῦ Ἐπισκόπου, ὁ ὁποῖος τόν χειροτονεῖ, τοῦ ἐμπιστεύεται τήν χάρη καί τή δωρεά τῆς ἱερωσύνης ἐξ ὀνόματος τοῦ ᾿Αρχιποιμένος Χριστοῦ καί τοῦ ἀναθέτει ὑπεύθυνα τή διακονία του στήν Ἐνορία.

Ο Απόστολος Παῦλος δμιλεῖ πολλές φορές γιά τή "μέριμνα τῶν Ἐκκλησιῶν": "χωρίς τῶν παρεκτός ή ἐπισύστασίς μου ἡ καθ' ἡμέραν, ἡ μέριμνα ποσῶν τῶν ἐκκλησιῶν." Πρός Κορινθ. Β΄, κεφ. ΙΙ 28]. Όμιλεῖ γιά τήν ἀνάγκη ὅπως οἱ κληρικοί προσέχουν ἑαυτούς καί τό ποίμνιο, τό ὁποῖο ἡ Έκκλησία τούς ἐμπιστεύεται, ὅπως χαρακτηριστικά λέγει ὁ Θεῖος Παῦλος πρός τούς κληρικούς τῆς 'Εφέσου. 'Προσέχετε λοιπόν τόν ἑαυτόν σας καί ὅλο τό ποίμνιο, στό δποῖο τό Πνεῦμα τό "Αγιο σᾶς ἔθεσε έπιοκόπους γιά νά ποιμένετε τήν Ἐκκλησία τοῦ Κυρίου καί Θεοῦ, πού τήν ἔκανε δική του μέ τό αἶμα Του." [Πράξεις 'Αποστόλων, κεφ. ΧΧ΄ 28]. 'Αλλοῦ, πάλι, δ ἴδιος ᾿Απόστολος, γράφοντας στόν μαθητή του Τιμόθεο, ἐπισημαίνει, μεταξύ ἄλλων, τά πιό κάτω άξιοσημείωτα καί πάντα ἐπίκαιρα γιά ὅλους μας. Γράφει προτρέποντας τόν Τιμόθεο: "μή ἀμέλει τοῦ ἐν σοί χαρίσματος, ὅ ἐδόθη σοι διά προφητείας μετά ἐπιθέσεως τῶν χειρῶν τοῦ πρεσβυτερίου. Ταῦτα μελέτα, ἐν τούτοις ἴσθι, ἵνα σου ἡ προκοπή φανερά ή ἐν πᾶσιν. Ἐπεχε σεαυτῷ καί τῆ



διδασκαλία, ἐπίμενε αὐτοῖς τοῦτο γάρ ποιῶν καί σεαυτόν σώσεις καί τούς ἀκούοντάς σου." [Πρός Τιμόθεον Α΄, κεφ. Δ΄ 14-16]. Ἡ λέξη ἀμελῶ, σημαίνει δέν φροντίζω, παραμελῶ, ἀδιαφορῶ, εἶμαι ἀμελής στή διακονία μου. Τό χάρισμα τῆς Ἱερωσύνης θέλει ἐργασίαν, ἐπιμέλειαν, ἀγάπη, φροντίδα, κόπους καί ἀγρυπνίες.

Έχουμε λοιπόν ίερό χρέος, τοῦτο τό χάρισμα τῆς ίερωσύνης νά τό προστατεύουμε καί τοῦτο ἐπιτυγχάνεται μέ τήν προσευχή, μέ τήν ἐνσυνείδητη διακονία, μέ τό ύψηλό αἴσθημα εὐθύνης καί φρόνημα άξιοπρεπείας, μέ τή μελέτη τοῦ Θείου Λόγου, μέ τήν πίστη, τήν ἁγνότητα, τήν ἀγάπη, μέ τό καλό παράδειγμα πρός τούς πιστούς καί τή σώφρονα συμπεριφορά μας ἀπέναντι τῶν ἄλλων. Γι' αὐτό, κάθε ἱερέας ἐπιβάλλεται νά τελεῖ, καί μόνος καί μετά πολλῶν ἄλλων ἱερέων, τά ἱερατικά του καθήκοντα, ἥτοι, τόν εΟρθρον, τόν Εσπερινόν καί τή συχνή Θεία Λειτουργία, πρός ἁγιασμό καί ἄφεση ἁμαρτιῶν καί πλημμελημάτων συγχώρηση  $t\tilde{\omega}v$ έμπιστευθέντος είς αὐτόν ποιμνίου. Δέν εἶναι ἀνάγκη, οὖτε ἐπιβάλλεται νά ἔχετε πολλούς πιστούς εἰς τήν ἐκκλησία, ὅταν τελεῖτε τίς ἱερές ᾿Ακολουθίες. "Όταν, δέ, εἶστε μόνοι νά διαβάζετε καθαρά καί εὐανάγνωστα τά τῶν ἱερῶν ᾿Ακολουθιῶν. Γιατί, καί ϊ ἄν ἀκόμα δέν βρίσκονται πιστοί στό Ναό νά συμμετάσχουν στήν κοινή προσευχή καί λατρεία, εἶναι ὁ ἴδιος ὁ Τριαδικός Θεός, ὁ πανταχοῦ παρών καί τά πάντα πληρῶν. Εἶναι οἱ ἱερές σκιές καί τά πνεύματα τῶν 'Αγίων τοῦ Θεοῦ, οἱ ὁποῖοι συνεχῶς συμμετέχουν καί συμψάλλουν καί μεσιτεύουν γιά τή στρατευομένη Ἐκκλησία. Τό δέ ᾿Απολυτίκιο τοῦ Αγίου Σπυρίδωνος, μεταξύ ἄλλων, λέγει : "καί ἐν τῷ μέλπειν τάς ἀγίας σου εὐχάς, ἀγγέλους ἔσχες συλλειτουργοῦντας σοι, ἱερώτατε."

Όπως ἔλεγε χαρακτηριστικά ὁ ἀείμνηστος μεγάλος Οἰκουμενικός Πατριάρχης \*Αθηναγόρας, δ έξ 'Αμερικῆς, ὅταν ἡ συνοδεία του ἀντέλεγε εἰς αὐτόν "γιατί νά κάνουμε Εσπερινόν καί "Ορθρον ἀφοῦ δέν εἶναι κανένας εἰς τήν Ἐκκλησία", ἐκεῖνος ύπομονετικά, πατρικά καί ὀρθόδοξα ἐπαναλάμβανε: "Έχουμε τόν Θεό, ἔχουμε τήν Παναγία Θεοτόκο, ἔχουμε τούς 'Αγίους. Δέν εἶναι ἀρκετοί αὐτοί; Τί άλλο καλύτερο μπορεῖ νά ἔχουμε;" Γι' αὐτό συμβουλεύουμε καί προτρέπουμε πατρικά ὅλους τούς κληρικούς νά τελοῦν τακτικά καί ἀνελλιπῶς τίς ἱερές τους ᾿Ακολουθίες. Νά ἐτοιμάζετε τό πρόγραμμα τῆς ἑβδομάδος, νά τό κοινοποιεῖτε ἀπό ἄμβωνος καί νά τό κυκλοφορεῖτε ἐγγράφως γιά νά ξέρουν οἱ πιστοί καί ὄχι μόνο τοῦτο, ἀλλά γιά νά διδάσκονται καί νά παραδειγματίζονται ἀπό τό φιλακόλουθον, τήν ἐργατικότητα καί τό ἐνδιαφέρον τοῦ ἱερέως τους. Πολλές φορές ἀκοῦμε εἰρωνικά μερικούς λαϊκούς, οἱ ὁποῖοι λένε "ὁ Ἱερέας μας εἶναι μόνο Ίερέας τῆς Κυριακῆς. Όλες τίς ἄλλες μέρες εἴτε ἐξαφανίζεται, εἴτε ἀσχολεῖται μέ ἄλλα τινά ξένα

καί ἀλλότρια πρός τή διακονία του." 'Ο ἴδιος 'Απόστολος Παῦλος, στό δεύτερο γράμμα του πρός τόν φίλο καί μαθητή του Τιμόθεο, μεταξύ ἄλλων, τοῦ ὑπενθυμίζει: "δι' ἤν αἰτίαν ἀναμιμνήσκω σε ἀναζωπυρεῖν τό χάρισμα τοῦ Θεοῦ, ὅ ἐστιν ἐν σοί διά τῆς ἐπιθέσεως τῶν χειρῶν μου οὐ γάρ ἔδωκεν ἡμῖν ὁ Θεός πνεῦμα δειλίας, ἀλλά δυνάμεως καί ἀγάπης καί σωφρονισμοῦ." [Πρός Τιμόθεον Β΄, κεφ. Α΄ 6-7].

Ή λέξη ἀναζωπυρεύω - ἀπό τή σύνθετη λέξη ἀνά καί πυρῶ σημαίνει ἀναζωογονῶ, ἀνάβω ἐκ νέου καί ζώπυρο, ἐξάπτω, ἐμψυχώνω, αὐξάνω τήν λάμψη, ἀναζωπυρώνω, ἀναζωπύρωση τοῦ χαρίσματος τῆς ἱερωσύνης πού πάντα μᾶς δίνεται μέ τήν προσευχή, τήν ἐπίκληση τοῦ Παναγίου Πνεύματος καί τήν ἐπίθεση τῶν χεριῶν στό κεφάλι τοῦ χειροτονημένου.

Έδω δ 'Απόστολος χρησιμοποιεί μιά συμβολική καί παραστατική σύνθετη λέξη: 'Αναζῶ καί πυρῶ, πού σημαίνει ὅτι ὁ κληρικός ἔχει καθημερινά τήν ύποχρέωση νά καλλιεργεῖ τό πνεῦμα τῆς Πεντηκοστῆς στόν ἑαυτό του καί κατ' ἀκολουθία στούς πιστούς του καί γενικότερα στήν κοινωνία οπου ζεῖ. "Οπως τή μέρα τῆς Πεντηκοστῆς, τό "Ayıo Πνεῦμα κατῆλθε στούς μαθητές ἐν εἴδει πυρίνων γλωσσῶν καί τούς ἐχαρίτωσε, τούς ἐτελειοποίησε καί τούς ἀναζωογόνησε, "καί ὤφθησαν αὐτοῖς διαμεριζόμεναι γλώσσαι ώσεί πυρός, ἐκάθισέ τε ἐφ' **ἕναν ἕκαστον αὐτῶν, καί ἐπλήσθησαν ἄπαντες** Πνεύματος 'Αγίου, καί ἤρξαντο λαλεῖν έτέραις γλώσσαις καθώς τό Πνεῦμα ἐδίδου αὐτοῖς ἀποφθέγγεσθαι" [Πράξεις 'Αποστ., κεφ. Β΄ 3-4]. Έτσι μπόρεσαν νά σηκώσουν τό βάρος τῆς μοναδικής ἐκείνης ἀποστολής τους. Έτσι καί δ Θεῖος ᾿Απόστολος χρησιμοποιεῖ ἕνα πολύ δυνατό, συμβολικό ρῆμα, τό ὁποῖο δηλώνει τήν ἀναθέρμανση τοῦ πυρός, τῆς φωτιᾶς τῆς Πεντηκοστῆς. Συνδέει τήν Πεντηκοστή ἄμεσα καί ὑπαρξιακά μέ τήν Ίερωσύνη, ὅπως πολύ εὖστοχα μᾶς διδάσκει ὁ ύμνωδός τῆς Ἐκκλησίας με τά γνωστά ποιήματα τῆς Πεντηκοστῆς. "Πάντα χορηγεῖ τό Πνεῦμα τό βρύει προφητείας, ἱερέας άγιον. τελειοῖ, άγραμμάτους σοφίαν έδίδαξεν, άλιεῖς Θεολόγους ἀνέδειξεν, ὅλον συγκροτεῖ τόν θεσμόν τῆς Έκκλησίας. 'Ομοούσιε καί δμόθρονε, τῷ Πατρί καί τῷ Υἱῷ, Παράκλητε δόξα σοι. Ἡ ἴδια πίστη καί διδασκαλία τονίζεται καί ἐκφράζεται μέ τό χιλιοτραγουδημένο ἀπολυτίκιο τῆς Πεντηκοστῆς: "Εὐλογητός εἶ Χριστέ ὁ Θεός ἡμῶν, ὁ πανσόφους τούς άλιεῖς ἀναδείξας, καταπέμψας αὐτοῖς τό Πνεῦμα τό "Αγιον, καί δι' αὐτῶν τήν οἰκουμένην σαγηνεύσας, φιλάνθρωπε, δόξα σοι

Έπαναλαμβάνω λοιπόν καί πάλιν καί παρακαλῶ καί συμβουλεύω σάν Πατέρας καί ἀδελφός μεγαλύτερος, νά καλλιεργεῖτε μετά φόβου Θεοῦ, μετά πίστεως καί ἀγάπης καί ἰερῆς ταπείνωσης τήν ἱερατική σας κλήση. Διότι, ὅπως καί ἡ ἀγάπη, ἔτσι

καί τό χάρισμα τοῦ 'Αγίου Πνεύματος πού μᾶς χορηγεῖται μέ τό μυστήριο τῆς ἱερωσύνης χρειάζονται συνεχῆ ἀνανέωση, χρειάζονται έμπλουτισμό, χρειάζονται ἀναθέρμανση ψυχῆς καί σώματος καί ἐσωτερική ἀναγέννηση καί ἀνανέωση τοῦ κληρικοῦ, ὥστε ἡ θεία αὖρα τοῦ πνεύματος, ἡ πνευματική αὐτή φωτιά τοῦ χαρίσματος νά εἶναι πάντα ζεστή, νά εἶναι δυνατή, νά εἶναι αὕρα γλυκειά, ή όποία θά παιδαγωγεῖ, θά διδάσκει, θά ἀνεβάζει, θά συγχωρεῖ, θά παρηγορεῖ, θά ἐνθαρρύνει, καλλιεργεῖ τό φόβο τοῦ Θεοῦ στήν ψυχή τοῦ κληρικοῦ καί κάθε πιστοῦ καί ἰδιαίτερα θά καλλιεργεῖ τό σύνδεσμο τῆς ἀγάπης, χωρίς τήν ὁποία κανένας μας δέν μπορεῖ νά σωθεῖ. Ἐάν δέν πρυτανεύει ὁ δεσμός τῆς ἀγάπης καί τῆς αὐτοπροφορᾶς, δέν θά μπορεῖ νά δώσει ἀγαθή ἀπολογία ἐπί τοῦ φοβεροῦ βήματος τοῦ Χριστοῦ, δέν θά ἔχει τή χαρά νά ἀκούσει τό τοῦ Κυρίου "Εὖ, δοῦλε ἀγαθέ καί πιστέ ἐπί ὀλίγα ἦς πιστός, ἐπί πολλών σε καταστήσω εἴσελθε εἰς τήν χαράν τοῦ κυρίου σου." [Ματθ. κεφ. ΚΕ΄ 21].

Τελειώνοντας αὐτή τή σύντομη προσφώνηση καί τόν χαιρετισμό πρός ὅλους σας θέλω νά σᾶς εὐχαριστήσω γιά τήν προσέλευσή σας, ἀλλά καί τή διακονία, τήν δποία ἀσκεῖτε στίς κατά τόπους έκκλησίες καί κοινότητες. Πολλοί κληρικοί παραπονοῦνται ὅτι ὁ ᾿Αρχιεπίσκοπος εἶναι πολύ φειδωλός στούς ἐπαίνους του πρός τούς κληρικούς του. Μερικῶς εἶναι ἀλήθεια. Ἐγώ ἔχω πάντα κατά νοῦν τό τοῦ Κυρίου: "ὅτι δοῦλοι ἀχρεῖοι ἐσμέν καί ό,τι ὄ ἀφείλομεν ποιῆσαι πεποιήκαμεν." [Λουκᾶς, κεφ. 17 10]. Μακάρι νά μπορούσαμε νά εἴχαμε τή δύναμη καί τή χάρη νά κάνουμε κάτι πού ξεπερνᾶ τίς δικές μας φτωχές δυνάμεις. Δυστυχῶς τίς πλεῖστες φορές δέν καταφέρνουμε, ή καλύτερα δέν φιλοδοξούμε νά κάνουμε όσα μπορούμε νά κάνουμε. Περιοριζόμαστε στόν αὐτοέπαινο, στήν αὐταρέσκεια, στήν αὐτοϊκανοποίηση καί τήν κενοδοξία, γιά τήν δποία δ ίερός Χρυσόστομος λέγει ὅτι: "πολύ κυνηγᾶ τούς κληρικούς. Γι' αὐτό καί συστήνει: "ὁ μή καταφρονῶν ἐπαίνων πολλά ὑποστήσεται δεινά".

Διά δέ τήν φιλαρχία, ἡ ὁποία κυνηγᾶ ἰδιαίτερα φορτικά ἐμᾶς τούς κληρικούς λέγει: "ὅτι τήν ἐπιθυμίαν τῆς φιλαρχίας ἐκβεβλήσεται δεῖ ἀπό τῆς τοῦ ἱερέως ψυχῆς" γιατί "Πολλή τῶν ἱερέων ἡ ἐξουσία καί ἡ τιμή". Γι' αὐτό προσέχετε", λέγει, "ἀπό τήν κενοδοξία καί τόν ναρκισσισμό τῆς αὐταρέσκειας, διότι θά ὑποπέσετε στό ἁμάρτημα τῆς ὑπερηφάνειας καί τοῦ αὐτοθαυμασμοῦ καί θά πάθετε αὐτά πού λέγει ὁ 'Απόστολος Παῦλος στόν ὕμνο τῆς 'Αγάπης. "Ἐάν ταῖς γλώσσαις τῶν ἀνθρώπων λαλῶ καί τῶν ἀγγέλων, ἀγάπην δέ μή ἔχω, γέγονα χαλκός ἠχῶν ἤ κύμβαλον ἀλαλάζον." [Κορ. Α΄, κεφ. 13 1]

Νομίζω ὅτι εἶναι πλεονασμός καί ἐπανάληψη νά ὑπενθυμίσω ὅτι ὁ Χριστιανισμός καί μάλιστα ἡ Ἐκκλησία, ὅλη ἡ Ἐκκλησία ἀνά τόν κόσμο, πιέζεται

πανταχόθεν στίς μέρες μας καί αὐτές ἀκόμη, οἱ λεγόμενες κατά παράδοση χριστιανικές κοινωνίες, τείνουν νά ἀποχρωματιστοῦν καί νά ἀποβάλουν ἀπό πάνω τους καί ἀπό μέσα τους τό χριστιανικό ἰδεῶδες, "τήν πίστη στόν Χριστό, τόν ἔλεον καί τήν κρίση". "Οὐαί ὑμῖν, γραμματεῖς καί Φαρισαῖοι ὑποκριταί, ὅτι ἀποδεκατοῦτε τό ἡδύοσμον καί τό ἄνηθον καί τό κύμινον, καί ἀφήκατε τά βαρύτερα τοῦ νόμου, τήν κρίσιν καί τόν ἔλεον καί τήν πίστιν ταῦτα δέ ἔδει ποιῆσαι κἀκεῖνα μή ἀφιέναι." [Ματθ., κεφ. ΚΓ΄ 23].

Καί ὅπως πολύ σοφά καί ἐπιγραμματικά ἀναφέρει σύγχρονος ἱεράρχης, ὁ ἀείμνηστος Μητροπολίτης Χαλκηδόνος Μελίτων Χατζῆς,: "Η Ἐκκλησία ἔχει χρέος νά σταθεῖ μέ θεανδρικήν κατανόησιν ἐνανθρωπιζομένη, ὅπως ὁ Κύριός της, ἐν μέσω ἐνός νέου κόσμου, πού ἔρχεται μακρόθεν καί νά ἀκούση αὐτή τήν ἀγωνιώδη κραυγή πού ἀναπηδᾶ ἀπό ὅλα αὐτά τά θεωρούμενα ἀπό μᾶς ἔξαλλα πράγματα. Κάτι ἔχει νά μᾶς πῆ μέ ὅλα αὐτά τά φαινόμενα, αὐτός ὁ κόσμος πού ἔρχεται νέος εἰς τό προσκήνιον τῆς 'Ιστορίας." [Διάβαση, 'Ιανουάριος-Φεβρουάριος 2001, τεῦχος 29 σελ. 5].

Γι' αὐτό εἴμαστε ὑποχρεωμένοι ἀπό τήν φύση τῶν πραγμάτων καί ἐπειδή εἴμαστε φορεῖς τοῦ ἀποστολικοῦ μηνύματος τῆς σωτηρίας, νά συνεχίσουμε μέ περισσό ζῆλο καί ἀφοσίωση τή διακονία μας, πάντοτε ἀποβλέποντες μέ ἐμπιστοσύνη στόν Χριστό, ὁ ὁποῖος μᾶς ἐχαρίτωσε μέ τέτοια ἱερή κλήση, γιά νά μεταδώσουμε στόν κόσμο, στήν κοινωνία, τό εὐαγγέλιο τῆς ἀγάπης καί τῆς φιλανθρωπίας τοῦ Μεγάλου Θεοῦ καί Σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, τό ὁποῖον ἐφανερώθη ἐπ' ἐσχάτων τῶν ἡμερῶν τούτων. "Επ' ἐσχάτου δέ τῶν ἡμερῶν τούτων ἐλάλησεν ἡμῖν ἐν υίῷ, ὄν ἔθηκε κληρονόμον πάντων, δι'οὖ καί τούς αἰῶνας ἐποίησεν." [Εβραίους, κεφ. Α΄ 2].

Μέ τό πρῖσμα τούτων τῶν σκέψεων, ἡ ἱερά Αρχιεπισκοπή ἐπιτείνει τίς προσπάθειές της γιά τήν ἀναβάθμιση τῆς χριστιανικῆς, τῆς ὀρθόδοξης παιδείας καί κατήχησης. Καί μέσα στά πλαίσια αὐτῆς τῆς ἱερῆς σταυροφορίας, καλεῖστε ὅλοι, μαζί μέ τούς λαϊκούς ἄρχοντες, ἄνδρες καί γυναῖκες, νά ἐπιδοθεῖτε σέ ἀνασυγκρότηση καί ἐπανεκτίμηση τοῦ έργου σας. Όπως γνωρίζετε, ή Αρχιεπισκοπή ίδρυσε τό πρῶτο ἐλληνορθόδοξο δημοτικό δμολογιακό σχολεῖο, στήν περιοχή τοῦ Croydon, τοῦ μείζονος Λονδίνου. Φιλοδοξεῖ δέ καί φροντίζει νά ίδρύσει σύντομα παρόμοιο όμολογιακό σχολεῖο καί στό βόρειο Λονδίνο καί σέ ἄλλες περιοχές τῆς χώρας, ὅπου τοῦτο ἐνδείκνυται. 'Ιδιαίτερα καταβάλλουμε πολλές σύντονες προσπάθειες γιά τήν ἵδρυση Ἐκκλησιαστικοῦ καί Θεολογικοῦ Σεμιναρίου, γιά τήν κάλυψη τῶ ἐκκλησιαστικῶν κατηχητικῶν ἀναγκῶν τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς Θυατείρων.

Γι' αὐτό καί ἀναμένουμε, ὅπως ὅλοι καί ὁ καθένας χωριστά, συνδράμετε μέ τήν ἀγάπη σας καί μέ τήν προσευχή σας, μέ τήν ὑλική καί ἠθική σας φροντίδα καί ἐνεργουμένη ἀγάπη καί μέ ὅλους τούς ἄλλους ἱερούς τρόπους πού ξέρει κάθε κληρικός, νά προωθοῦν ὅσα εἶναι καλά καί ἀφέλιμα στούς ἀνθρώπους καί καλλιεργοῦν τή δόξα καί τή βασιλεία τοῦ Τριαδικοῦ Θεοῦ, στό ὄνομα τοῦ 'Οποίου εἴμαστε συγκεντρωμένοι ἐπί τῷ αὐτῷ, μέ τήν προσδοκία ὅτι ὅλοι θά ἀφεληθεῖτε ἀπό τήν κοινωνία ἀγάπης καί συμπροσευχῆς, τήν ὁποία θά ἔχουμε.

Έχω καί ἄλλα πολλά νά ἀναφέρω, ἀλλά περιορίζομαι σέ ὅσα ἐπιτρέπει ὁ χρόνος νά σᾶς πῶ. Θά ἐπανέλθω δέ καί πάλι κατά τή διάρκεια τῶν έργασιῶν τούτης τῆς ἱερῆς Συνάξεως. 'Αλλά καί δι' ἐπιστολῆς θέλω νά σᾶς ὑπενθυμίσω τό χρέος σας γιά τήν καλύτερη καί ἀποδοτικότερη ὀργάνωση τῆς διακονίας μας, ἀλλά καί τῶν κατά τόπους Κοινοτήτων καί Ένοριῶν μας. Συγχρόνως, δέ, θέλω μέ τήν εὐκαιρία τούτη τῆς ἱερῆς Συνάξεως νά σᾶς ύπογραμμίσω ὅτι ἐπιβάλλεται νά εἶστε πιό συνεπεῖς καί γρήγοροι στίς σχέσεις σας μέ τήν 'Αρχιεπισκοπή, γιατί πρέπει νά πῶ ὅτι μερικοί ἀπό ἐσᾶς δέν ἀνταποκρίνεστε ἔγκαιρα σ' ἐκεῖνα, τά ὁποῖα ἡ 'Αρχιεπισκοπή σᾶς ζητᾶ, ὅπως τά στοιχεῖα τῆς' Κοινότητός σας γιά τήν προετοιμασία τοῦ ἐτησίου ήμερολογίου, καθώς καί τήν ἔγκαιρη ἀποστολή τοῦ κηρύγματος, τό δποῖο κυκλοφοροῦμε ἑβδομαδιαίως γιά τήν πνευματική οἰκοδομή τοῦ λαοῦ μας, ὅπως καί γιά ἄλλα τινά, τά ὁποῖα θά μνημονεύσω κατά τή διάρκεια τῆς συναντήσεώς μας.

Εὐχαριστῶ καί πάλιν γιά τή διακονία καί τή συνεργασία σας μέ τήν 'Αρχιεπισκοπή σας. Σᾶς εὕχομαι ὑγεία, καλό καλοκαῖρι καί τήν ἱερή ἐπιστασία τοῦ Χριστοῦ στή διακονία καί τήν οἰκογένειά σας.

#### a a a

ΠΡΟΣΦΩΝΗΣΗ ΤΟΥ ΑΡΧΙΜΑΝΔΡΙΤΟΥ ΤΟΥ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΥ ΘΡΟΝΟΥ ΛΕΟΝΤΙΟΥ ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΟΥΣ, ΙΕΡΑΤΙΚΩΣ ΠΡΟΪΣΤΑΜΕΝΟΥ ΤΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΟΣ ΑΓ. ΙΩΑΝΝΟΥ ΒΑΠΤΙΣΤΟΥ, Β. ΛΟΝΔΙΝΟΥ

Μέ ἰδιαίτερη χαρά καλωσορίζω ὅλους σας στόν Μίερό αὐτό χῶρο τῆς Κοινότητός μας τοῦ 'Αγίου 'Ιωάννου Βαπτιστοῦ, ὅπου μᾶς ἔχει καλέσει ὁ Σεβασμιώτατος 'Αρχιεπίσκοπός μας κ.κ. Γρηγόριος γιά νά συσκεφθοῦμε γύρω ἀπό τά διάφορα ζητήματα πού ἀπασχολοῦν τόν ἱερό Κλῆρο τῆς 'Ιερᾶς μας 'Αρχιεπισκοπῆς.

Καί τά θέματα, βέβαια, πού ἀπασχολοῦν συλλογικά ἀλλά καί μεμονωμένα ὅλους μας θά τά



Ο Άρχιμ. Λεόντιος καί ὁ Πρόεδρος τῆς Κοινότητος Γεώργιος Καλλῆς.

ιεξέλθουν ἀναλυτικά καί, πιστεύω, μέ σαφήνεια κι πιτυχία, οἱ ὁρισθέντες ἀπό τόν Σεβασμιώτατο μιλητές, σύμφωνα καί μέ τό Πρόγραμμα πού μᾶς χει κοινοποιηθεῖ. Θά ἤθελα ὅμως νά μοῦ πιτρέψετε νά ἐκφράσω ἀπό μέρους ὅλων μας ερμότατες εὐχαριστίες στόν Ποιμενάρχη μας, δ ποῖος ὄχι μόνο συγκάλεσε τή σύσκεψη αὐτή, ἀλλά ι ἐργάζεται καθημερινά, μέ πραγματικό ζῆλο κι νδιαφέρον γιά τήν ἀναβάθμιση τοῦ ἔργου καί τῶν ερῶν ἐπιδιώξεων τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς μας. Ἔτσι, άτω ἀπό τήν πεφωτισμένη ἡγεσία του, ἀλλά καί μέ ήν συμπαράσταση τῶν θεοφιλεστάτων Βοηθῶν του Επισκόπων καί ὅλων ἡμῶν πού ἔχουμε τήν τύχη αί τό προνόμιο νά ὑπηρετοῦμε κάτω ἀπό τήν αθοδήγησή τους, τό ἔργο μας θά γίνεται καί πιό ποδοτικό ἀλλά καί πιό εὔκολο.

Γιά νά ἐπιτευχθοῦν ὅμως οἱ στόχοι καί τά ενικότερα προγράμματα πού προωθεῖ ὁ Τοιμενάρχης μας ἀπαιτεῖται ἀπό ὅλους μας ἡ ενομισμένη ὑποταγή στήν προϊσταμένη μας ἀρχή, ζῆλος καί ἡ ἀφοσίωση στό καθῆκον, ἡ υναντίληψη καί ἡ ἀμοιβαία ἀγάπη, ἡ στενή καί ἰλικρινής συνεργασία μεταξύ ὅλων μας καί ροπάντων ἡ ἱεραποστολική ἐκείνη διάθεση πού ρέπει νά χαρακτηρίζει τούς κληρικούς μας πού ιακονοῦν μακριά ἀπό τή Γενέτειρά μας, ὅπως υμβαίνει ἀκριβῶς καί μ' ἐμᾶς πού ζοῦμε καί ροοδεύουμε στή φιλόξενη αὐτή χώρα.

Δέν θά ἤθελα, βέβαια, ὅπως εἶπα, νά ἐπεκταθῶ ερισσότερο στά πιό πάνω σημεῖα. Σᾶς καλωσορίζω, μως, καί πάλιν κι εὕχομαι, ἀλλά καί πιστεύω ὅτι ἡ ημερινή Σύσκεψη θά στεφθεῖ ἀπό πλήρη ἐπιτυχία. αᾶς προσκαλῶ δέ ὅπως παρακαθήσετε ἀργότερα στό

γεῦμα πού ἔχουν έτοιμάσει γιά ὅλους μας μέ πολλή φροντίδα οἱ Κυρίες τῆς Βοηθητικῆς ᾿Αδελφότητος τῆς Κοινότητός μας.

Σᾶς εὐχαριστῶ.

TOÜ

dada

## ΠΡΟΣΦΩΝΗΣΗ ΤΟΥ ΠΡΟΕΔΡΟΥ ΤΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΟΣ ΑΓΙΟΥ ΙΩΑΝΝΟΥ ΒΑΠΤΙΣΤΟΥ, κ. ΓΕΩΡΓΙΟΥ ΚΑΛΛΗ.

Μοῦ δίνει ἐξαιρετική χαρά καί τιμή νά καλωσορίσω ὅλους σας, ἐκ μέρους τῆς Ἐκκλησιαστικῆς Ἐπιτροπῆς τῆς Κοινότητός μας τοῦ 'Αγίου 'Ιωάννου Βαπτιστοῦ, στή σημερινή Σύναξη τοῦ 'Ιεροῦ Κλήρου τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς μας. 'Επαναλαμβάνω δέ κι ἐγώ μέ τή σειρά μου τίς εὐχές τοῦ Πανοσιολογιωτάτου 'Αρχιμανδρίτη καί 'Ιερατικοῦ μας Προϊσταμένου κ. Λεοντίου γιά πλήρη ἐπιτυχία στίς ἐργασίες πού θά ἀκολουθήσουν καί οἱ ὁποῖες, εἶμαι σίγουρος, θά συμβάλουν θετικά στήν ἀναβάθμιση τοῦ ἔργου καί τῶν προσπαθειῶν πού καταβάλλουμε ὅλοι μας, κληρικοί καί λαϊκοί, γιά τήν πρόοδο τῶν ἐκκλησιαστικῶν μας Κοινοτήτων.

Θά ἤθελα, ὅμως, ἐπίσης νά ἐκφράσω καί τίς θερμές εὐχαριστίες ὅλης τῆς Κοινότητος γιά τήν τιμή πού μᾶς ἔκαμε ὁ Σεθασμιώτατος ᾿Αρχιεπίσκοπός μας νά ἐπιλέξει τούς χώρους τῆς Κοινότητός μας γιά νά πραγματοποιηθεῖ ἡ Σύναξη αὐτή. Ἐλπίζω κι εὕχομαι νά μπορέσουμε νά σᾶς παράσχουμε ὅλες τίς ἀνέσεις καί τίς διευκολύνσεις ὥστε οἱ ἐργασίες τῆς Συσκέψεώς σας νά πραγματοποιηθοῦν χωρίς καμιά δυσκολία, ἡ δέ φιλοξενία μας νά ἀποδειχθεῖ ἀντάξια τῶν ὑψηλῶν καί ἐκλεκτῶν Συνέδρων.

Τελειώνοντας, ἐπιθυμῶ κι ἐγώ νά σᾶς προσκαλέσω νά παρακαθήσετε ἀργότερα ὅλοι σας στό γεῦμα πού ἔχουν ἑτοιμάσει μέ πολλή ἀγάπη καί φροντίδα οἱ Κυρίες τῆς Βοηθητικῆς ᾿Αδελφότητος τῆς Κοινότητός μας.

Σᾶς εὐχαριστῶ καί καλή δύναμη.

ded

## ΟΜΙΛΙΑ ΤΟΥ ΑΡΧΙΜΑΝΔΡΙΤΟΥ ΤΟΥ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΥ ΘΡΟΝΟΥ ΗΣΑΪΟΥ ΣΙΜΩΝΟΠΕΤΡΙΤΟΥ

Ή σπουδαιότητα τῆς Θείας Λατρείας καί ἡ εὐρύτερη καί ἐπωφελέστερη συμμετοχή τοῦ λαοῦ μας.

Kατά πρῶτον λόγο, πρέπει νά γίνει σαφές, ὅτι, μιλοῦμε γιά τή Θεία Λατρεία, μιλοῦμε γιά τήν ὕψιστη ἔκφραση τῆς σχέσεως τῶν πιστῶν μέ τόν ἐν Τριάδι προσώπων Μόνο Θεό μας. Ἡ Θεία Λατρεία

εἶναι ή δημόσια καί συλλογική προσευχή τοῦ Λαοῦ τοῦ Θεοῦ, ἀλλά καί κάτι ἐπιπλέον. Εἶναι ἡ ἐκπλήρωση τῆς Θείας Ἐντολῆς (Ἐξόδου κ΄ 4,5) καί τό ἰδιαίτερο καί πιό βασικό καθῆκον αὐτῶν τῶν ἀνθρώπων, οἱ ὁποῖοι ἔχουν κληθεῖ διά τῆς προνοητικής χάριτος τοῦ Θεοῦ καί διά τῆς ἀγάπης Του στήν ἐπίγνωση τῆς ᾿Αλήθειας καί στήν ἑνότητα τοῦ 'Αγίου Πνεύματος. Οἱ ἐπί τό αὐτό λατρεύοντες τόν Θεό Ζῶντα βρίσκονται στόν ἄρρηκτο σύνδεσμο τῆς ἀγάπης Του. Ἡ ἴδια ἡ λέξη "Εκκλησία" στήν Έλληνική μετάφραση τῆς Αγίας Γραφῆς καί ἡ παράλληλη ἔννοια Qohel στήν Ἑβραϊκή Παλαιά Διαθήκη ἀποδίδουν τό νόημα τῆς συνάξεως τῶν πιστευόντων σ' ένα συγκεκριμένο τόπο, κάτω ἀπό τήν ἔμπνευση τοῦ αὐτοῦ Αγίου Πνεύματος, τοῦ Πνεύματος τῆς ᾿Αληθείας, ἁπανταχοῦ μέν παρόντος καί τά πάντα πληροῦντος, ἀλλά καί καλοῦντος εἰς ένότητα δρατή, ταυτόχρονα καί ἐσωτερική.

ń vá

the

paç

Kai

lýpn

VITT

thy

Ή Θεία Λατρεία, ὅπως εἴπαμε, εἶναι ἡ δημόσια προσευχή τῶν συναγμένων στό ὄνομα τοῦ Θεοῦ. Τελεῖται ή σύναξη τῆς κοινῆς προσευχῆς σ' ἕνα τόπο, σ' ἕνα χῶρο εἰδικά καθιερωμένο καί καθαγιασμένο γιά τόν σκοπό αὐτό. Ὁ σκοπός τῶν συμμετασχόντων εἶναι ἕνας καί μοναδικός, ἡ Λατρεία, δηλαδή, τοῦ Ενός Αληθινοῦ Θεοῦ. Ο σκοπός αὐτός ὑπαγορεύει καί ἀπαιτεῖ τήν ὕπαρξη ένός ναοῦ κτιστοῦ, χειροποιήτου, ὁ ὁποῖος θά εἶναι φανέρωση κεκρυμμένων συμβόλων, έξωτερίκευση τῆς ἐσωτερικῆς πραγματικότητος, ὁ έξωθεν τύπος τῆς ἔνδοθεν οὐσίας. Κατά τήν μαρτυρία τοῦ Εὐαγγελιστοῦ Λουκᾶ στίς Πράξεις τῶν ᾿Αποστόλων, ὅταν περιγράφει τήν ἐπίδραση τῆς ἐπιφοιτήσεως τοῦ Αγίου Πνεύματος "ἐπί πᾶσαν σάρκα" τήν πρώτη ήμέρα τῆς Πεντηκοστῆς, "τοῦ πλήθους τῶν πιστευσάντων ἦν ἡ καρδία καί ἡ ψυχή μία καί οὐδέ εἶς τι τῶν ὑπαρχόντων αὐτῷ ἔλεγεν ἴδιον εἶναι, ἀλλ' ἦν αὐτοῖς ἄπαντα κοινά" (Πράξ. δ΄ 32). "Αλλωστε, δέν εἶναι καθόλου τυχαῖο, ὅτι ἡ



συμπλήρωση τῆς Πεντηκοστῆς βρῆκε τούς μαθητε "όμοθυμαδόν ἐπί τό αὐτό" (Πράξ. β΄1). Ἡ λιτή αὐτ φράση ἐκφράζει τέλεια τήν συνταύτιση ἐσωτερικ καί ἐξωτερική τῶν συναγμένων καί ἑνωμένων στ λατρεία τοῦ Θεοῦ.

Πολλές φορές ἐκφέρονται γνῶμες καί ἀντιλήψε. διαφόρων, ὅτι ἡ πίστη εἶναι ὑπόθεση ἀτομική καί ά ἐκ τούτου καί ἡ προσευχή μπορεῖ νά γίνει κατ' ἰδία σέ χῶρο ἐξωεκκλησιαστικό. Ἡ συμμετοχή στή Θει Λατρεία, δ Ἐκκλησιασμός, ἐπαφίεται στήν προαίρεο καί στήν έλευθερία τοῦ ἀτόμου. 'Ομιλοῦμε γι' ἄτομ πού εἶναι, τυπικά, μέλη τῆς Ἐκκλησίας. ᾿Από πο ἀντλοῦν τά ἄτομα αὐτά τέτοια ἐλευθερία, τέτοι δέν αὐτονομία ἀναφέρεται. Πρότυπα - κα ἐπινόησης προηγούμενα ἀνθρωπίνης είν κατασκευάσματα ένός ἀτομικοῦ ἤ καί συλλογικο έγωϊσμοῦ. Ὁ δέ έγωϊσμός, σαφῶς, εἶναι τό γνώρισμ τοῦ ἐκπεσόντος Ἑωσφόρου. Ἡ μή συμμετοχ πιστῶν στή Θεία Λατρεία ἦταν, στήν πρώϊμ Έκκλησία τῆς Πεντηκοστῆς, ἐντελῶς ἀδιανόητη. ΄. προβολή, ἄλλωστε, ἀτομικῶν δικαιωμάτων κο άξιώσεων ἀντιβαίνει σαφῶς πρός τήν ἀληθινή ἔννοι τοῦ προσώπου, τό ὁποῖο δέχεται καί ἀντανακλᾶ τ Χάρη τοῦ Θεοῦ καί φέρει τή γνήσια σφραγίδα τή εἰκόνας του. Ό,τι ἀτομικό ὑπονομεύει, ἀντιτίθετο καί καταργεῖ ἀκόμα τήν καθολικότητα το προσώπου, ή ἀξία τοῦ ὁποίου ἀνυψώνεται κο βρίσκει τήν πληρότητά του στήν κοινωνία μέ τ Σῶμα τοῦ Χριστοῦ, τό ἀκέραιο, τό καθολικό, τ πνευματέμφορο. Ένω τό ἄτομο παραμένει ἄτομ ἀκόμα καί ὅταν σχετίζεται μέ ἄλλα ἄτομα, τό γνήσι πρόσωπο μεταμορφώνεται στό Φῶς τοῦ Χριστοῦ α φορέα τῆς εἰκόνας τοῦ Τριαδικοῦ Θεοῦ. Ἡ διεργασι αὐτή ἐπιτελεῖται κατ' ἐξοχήν στόν χῶρο τῆς Θείσ Λατρείας καί πρό παντός κατά τήν ὥρα τῆς τελέσεα τῆς Θείας Εὐχαριστίας, τῆς ἀναιμάκτου θυσίας το 'Αμνοῦ τοῦ Θεοῦ, ὑπέρ τῆς ζωῆς καί τῆς σωτηρίο τοῦ κόσμου ὅλου. Θεία Λατρεία στήν πράξη καί στ συνάφεια τῆς 'Ορθόδοξης 'Εκκλησίας μας σημαίνε κατά πρῶτο καί κύριο λόγο, συνειδητή συμμετοχ στή Θεία Εὐχαριστία, καθώς καί στά ἄλλα Θεί Μυστήρια καί στίς Ἱερές ᾿Ακολουθίες.

Ή κεντρική πράξη τῆς Θείας Εὐχαριστίας στή Ορθοδοξία σημαίνει ὅτι, ὅχι ἁπλῶς ἡ Θεία Λατρείο άλλά καί ή καθημερινή βιοτή διέπονται ἀπό ἦθο εὐχαριστιακό. Αὐτοτελής ήθική στήν Ἐκκλησία μα δέν υπάρχει, άλλά οἱ ἠθικές μας υποχρεώσεις ά 'Ορθοδόξων Χριστιανῶν εἶναι ἀπόρροια τῆ συμμετοχῆς στή Θεία Λατρεία καί τῆς προσωπική προετοιμασίας καί καταρτίσεώς μας γιά τήν, όσο τ δυνατό, συχνότερη προσέλευσή μας στή Θεί Κοινωνία τοῦ ᾿Αχράντου Σώματος καί τοῦ Τιμίο Αἵματος τοῦ Σωτῆρος Χριστοῦ. Στήν πράξη αὐτ διακρίνουμε τή συμμετοχή μας στή Θεία Εὐχαριστί ώς σύγκληση καί σύγκλιση προσώπων "έν έν στόματι καί μιᾶ καρδία" καί ὄχι ἔκφραση ἀτόμω δπου ὁ καθένας προβάλλει τίς ἰδιαίτερες προτιμήσει καί υποκειμενικές ευαισθησίες του. Η δημοκρατί καί ἡ ἀριστοκρατία εἶναι ξένες πρός τό εὐχαριστιακ ἦθος, ὅπου "εἶς ἄγιος, εἶς Κύριος Ἰησοῦς Χριστός εἰς δόξαν Θεοῦ Πατρός".

Προτού κλείσω τό πρώτο μέρος τῆς εἰσήγησής μου γιά τή σπουδαιότητα τῆς Θείας Λατρείας, ὀφείλω νά ἐπαναλάβω τή σημασία τῆς ὀρθῆς έσωτερικής διάθεσης τοῦ πιστοῦ στή Θεία Λατρεία. 'Ως γνωστόν, στήν 'Ορθόδοξη παράδοση τῆς νήψεως καί τῆς νοερᾶς προσευχῆς, τονίζεται ἰδιαιτέρως ἡ σημασία τοῦ ὀρθοῦ τρόπου προσευχῆς, δηλαδή τῆς ένώσεως τοῦ νοός μέ τή καρδιά, μέσα ἀπό τόν προσεγμένο ρυθμό τῆς εἰσπνοῆς καί τῆς ἐκπνοῆς. Δέν ἀφήνουμε τόν νοῦ νά μετεωρίζεται, οὖτε τήν καρδιά νά εἶναι τό ἀνεξέλεγκτο ὄργανο τῆς κυκλοφορίας τοῦ αἵματος, οὖτε τήν πνοή ἁπλῶς γιά νά γεμίσει τό στῆθος. Ἡ 'Ορθόδοξη Θεία Λατρεία ἀκολουθεῖ καί ἐξωτερικεύει τό ἴδιο σχῆμα τῆς νοερᾶς προσευχῆς. Ἡ ἐσωτερική λειτουργία τῆς 'Ορθοδοξίζουσας ψυχῆς στρέφεται γύρω ἀπό τόν άξονα νοῦς - καρδιά, ἐνῶ στά διάφορα Δυτικά δόγματα πρυτανεύει ὁ σημαντικά διαφορετικός άξονας ὀρθός λόγος - συναίσθημα. Ἡ διαφορά αὐτή, όταν έξωτερικεύεται στή Θεία Λατρεία, εἶναι πολύ μεγάλη. Λάβετε ὑπ' ὄψη σας τό παράδειγμα τῆς απέριττης κι όμως μεταρσιώνουσας Βυζαντινής Ψαλμωδίας, γνήσιας ἔκφρασης μιᾶς πατροπαράδοτης 'Ορθόδοξης Θείας Λατρείας σέ άντιδιαστολή μέ τή δυτικής προέλευσης έντεχνη τετραφωνία, όπου σίγουρα δεσπόζει τό συναίσθημα, ἐνῶ, ὡς γνωστόν, ὁ ψυχρός ὀρθολογισμός ἐπηρεάζει βαθύτατα τούς δυτικούς λατρευτικούς τύπους. Έπειτα, κάθε είδους εὐσεβισμός ύποκειμενικότητα στή Λατρεία ἀπομακρύνει τόν πιστό ἀπό τήν αὐθόρμητη καί ἀνεπιτήδευτη άπλότητα τῆς παραδοσιακῆς 'Ορθόδοξης Λατρείας, πού εἶναι ταυτόχρονα το ἐγγενές μεγαλεῖο της.

Μέσα στά πλαίσια αὐτά, πρέπει νά ἀναζητήσουμε τρόπους ἀπόλυτα σύμφωνους πρός τήν 'Ορθόδοξη παράδοση γιά τήν εὐρύτερη καί ἐπωφελέστερη συμμετοχή τοῦ λαοῦ μας. Τοῦ λαοῦ μας, μάλιστα, τοῦ συγκεκριμένου ποιμνίου τῆς Ἱερᾶς ταύτης 'Αρχιεπισκοπῆς, ὅπου ταχθήκαμε νά διακονήσουμε. Πρέπει νά δμολογήσουμε ἀμέσως, ὅτι ἐνῶ ἐμεῖς οἱ θεολόγοι καί μάλιστα ἱερομόναχοι συχνά μιλᾶμε γιά θέσεις καί καταστάσεις ἰδανικές 'Ορθόδοξης Θείας Λατρείας, ἄλλοι ἀδελφοί καί συλλειτουργοί ἔχουν γαλουχηθεῖ μέ τά λειτουργικά ἤθη καί ἔθιμα τῶν ἐνοριῶν τῆς ἰδιαίτερης πατρίδας τους. Οἱ πιστοί μας, οἱ ὁποῖοι ἔχουν ἐγκατασταθεῖ στήν ᾿Ορθόδοξη διασπορά τῶν Βρετανικῶν Νήσων, θέλουν εὔλογα νά ἐπαναβιώνουν στήν Ἐκκλησία τους ἐδῶ τά ώραῖα λειτουργικά βιώματα τῶν παιδικῶν τους χρόνων ή καί τῶν προγόνων τους στά χωριά καί στά νησιά τῆς γενέτειράς τους. Δέν πρέπει ὅμως νά δοθεῖ ὅλο τό βάρος στήν προσπάθεια νά προέχουν τά ήθη καί ἔθιμα καί ἡ ἀνάγκη τῆς ἀναπαραγωγῆς τους στήν επόμενη γενεά. Όταν ήδη στήν Πατρίδα γίνονται διάφορες πρωτοβουλίες γιά τήν ἀνανέωση μιᾶς πιό "λογικῆς λατρείας" μέ μεγαλύτερη γιατί ἐδῶ συμμετοχή τῶν λαϊκῶν,

έγκλωβιζόμαστε σ' ένα στεῖρο συντηρητισμό, πού θά χαθεῖ τελικά κάτω ἀπό τόν ὁδοστρωτῆρα τοῦ συγκριτικοῦ καί θρησκευτικά ἄχρωμου Αγγλικοῦ περιβάλλοντος; Εἶναι ἀλήθεια ὅτι οἱ ἐκκλησιαζόμενοι παρακολουθοῦν τίς λεπτομέρειες τῶν τελουμένων στούς Ίερούς Ναούς ἀπό ἐμᾶς τούς λειτουργοῦντες, καί ἔχουν, μέ τό δίκαιό τους, τήν ἀπαίτηση/σωστοί καί πληροφορημένοι/νά είμαστε/στήν τήρηση τῶν τύπων. Μή κάμετε λάθος. Ἡ στάσις αὐτή τῶν λαϊκῶν ἐκκλησιολονικά δικαιολογεῖται καί εἶναι πράγματι μία μορφή συμμετοχῆς, ἔστω καί παθητικής, στή Θεία Λατρεία. Παρομοίως, ὅταν ἐπιθυμοῦν Χριστιανοί μας νά προικίσουν τόν Ναό μέ διάφορα λατρευτικά αντικείμενα καί αναθήματα οἰκογενειακά, δέν σκοπεύουν ἁπλῶς συμμετέχουν στόν έξωραϊσμό τοῦ λατρευτικοῦ χώρου, ἀλλά νά ἐξασφαλίσουν τή διάρκεια καί τή μονιμότητα τῆς λατρευτικῆς τους διάθεσης, ἔχοντας δπωσδήποτε ὑπ' ὄψη τους ὅτι "πνεῦμα ὁ Θεός καί τούς προσκυνοῦντας αὐτόν ἐν πνεύματι καί ἀληθεία δεῖ προσκυνεῖν". Τοῦτο τό φρόνημα πρέπει νά τύχει åп' *όλους* μας. Elvai έφαρμογῆς άκρως ἀντιλατρευτικό γιά τόν ἱερέα νά τελέσει τή Θεία Λειτουργία καί τίς ἱερές 'Ακολουθίες μέ γνώμονα καί ρυθμιστή τήν ἱκανοποίηση τῆς δικῆς τους εὐσεβοφανοῦς φαντασίας, μέ βουβούς θεατές τούς έκκλησιαζομένους. Έξ ἴσου ἀποδοκιμαστέος καί δ πρωτοψαλτισμός, δπου οἱ ἱεροψάλτες φαίνεται νά λησμονοῦν, ὅτι διακονοῦν, ἐνῶ καταγίνονται μᾶλλον μέ τήν ἐπίδειξη τῶν φωνητικῶν ἱκανοτήτων τους.

"Έν πνεύματι καί άληθεία δεῖ προσκυνεῖν". Γι' αὐτό, ὁ λειτουργικός διάλογος ἀνάμεσα στό ἱερό βῆμα καί στό ἀναλόγιο πρέπει νά εἶναι φυσιολογικός, σεμνός, ανεπιτήδευτος, μεταδοτικός, προσεγμένος καί ἐσωτερικευμένος, μέ αἴσθηση Θεοῦ ἑκατέρωθεν, άλλά καί ἐπίσης μέ αἴσθηση οἰκοδομῆς τοῦ έκκλησιαστικοῦ πληρώματος. Κάτω ἀπό τέτοιες συνθῆκες, ἀκόμα καί ἡ δύσληπτη Ἑλληνική γλῶσσα τῆς Θείας Λειτουργίας γίνεται κατανοητή στούς περισσότερους каí τά κρυμμένα νοήματα ἀνακαλύπτονταὶ στίς καρδιές τῶν πιστῶν. Πρέπει ν' ἀναφέρουμε ὅτι, ἐάν στήν Ἑλλάδα καί στήν Κύπρο. μέ τή μειωμένη διδασκαλία τῆς 'Αρχαίας 'Ελληνικῆς γλώσσης, τό πρόβλημα τῆς κατανόησης τῆς Λειτουργικής γλώσσας είναι μεγάλο, ἐδῶ είναι ἀπελπιστικά μεγαλύτερο. Κακά τά ψέματα, δέν πρόκειται, σήμερα καί αὔριο καί μεθαύριο, κανένας ἀπόφοιτος Κρατικοῦ Λυκείου στήν πατρίδα, ἤ τοῦ Α΄ Level σέ Ελληνικό Σχολεῖο τῆς παροικίας ἐδῶ νά καταλάβει τή Θεία Λειτουργία ή τά Αγιογραφικά ἀναγνώσματα, ἐάν δέν καταβληθεῖ εἰδική ἐπί τούτω προσπάθεια. Ο Ορθόδοξος Σέρβος, Λιβανέζος, Γάλλος ή Φιλλανδός μπορεί νά παρακολουθήσει τή Θεία Λατρεία στήν Ἐκκλησία του, στή δική του καθομιλουμένη γλώσσα, ένω ὁ Νεοέλληνας ὀφείλει νά ἐξοικειωθεῖ μέ ἕνα γλωσσικό ὕφος ἀρκετά διαφορετικό ἀπό τή δική του καθημερινή γλώσσα.

Στό θέμα τῆς ψαλμωδίας, δηλαδή τῆς πατρώας Βυζαντινῆς Ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς, γίνεται

παντοῦ μία προσπάθεια συγκρότησης πολυμελῶν χορωδιῶν, συνήθως μικτῶν καί συχνά μέ νεαρά μέλη ἐπίσης. Μιά τέτοια χορωδία, ἔχουσα χοράρχη μέ ψαλτικές άλλά καί διδασκαλικές ίκανότητες ,ἀποτελεῖ μεγάλο προνόμιο γιά τά δεδομένα τῆς παροικίας μας, ὅπου γενικά ὑπάρχει ἔνδεια ψαλτῶν ή προσώπων μέ τίς ἀπαραίτητες προϋποθέσεις νά συμβάλλουν θετικά στήν ἀνάπτυξη τῆς εὐρύτερης λαϊκής συμμετοχής στή Θεία Λατρεία. Πάντως, μέ συντονιστή τόν ἱερέα ἤ τόν ψάλτη καί κατόπιν κάποιας προετοιμασίας ἀπό κοινοῦ, ἀκόμα σέ μικρές Κοινότητες (καί ἔχω δρισμένες ὑπ' ὄψη μου), ώρισμένα γνωστά ψάλματα γίνονται ύμνοι νοεροί καί καρδιακοί ὅλου τοῦ ἐκκλησιάσματος. Τέτοια εἶναι, παραδείγματος χάριν, τό Φῶς Ἱλαρόν τοῦ Έσπερινοῦ, ἡ Μεγάλη Δοξολογία τοῦ "Όρθρου, τά 'Αντίφωνα, ὁ Μονογενής Υίός, τά 'Αναστάσιμα 'Απολυτίκια καί τοῦ Ναοῦ, ἀρκετά Κοντάκια, τό Σέ αἰνοῦμεν, ἡ ἐκφώνηση Εἶς Ἅγιος, τό Εἴδομεν τό Φῶς ἤ τό ὁρισθέν ᾿Απολυτίκιο καί τό Εἴη τό ὄνομα Κυρίου. Καλό θά ἦταν τό ἐγχειρίδιο τῆς Θείας Λειτουργίας, ἔκδοση τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς μας, νά διατεθεῖ, ὄχι μόνο πρός πώληση, ἀλλά καί σέ πολλαπλᾶ ἀντίτυπα πρός δανεισμό καί χρήση ἀπό τούς ἐκκλησιαζομένους. Εἶναι ἄξιο παρατηρήσεως, ότι σχεδόν όλοι οἱ ὡς ἄνω ὕμνοι εἶναι ἀρχαῖοι καί ἀνάγονται σέ μία ἐποχή, ὅταν ἡ πλήρης συμμετοχή όλων τῶν πιστῶν στή Θεία Λατρεία ἦταν αὐτονόητη.

Πρέπει ν' ἀναφερθοῦμε καί στό ἀκανθῶδες πρόβλημα τῆς γλώσσας, τό ὁποῖο ὅλοι γνωρίζουν καί σχεδόν ὅλοι ἀποφεύγουν ν' ἀντιμετωπίσουν ριζοσπαστικά. Καί ὁ ὁμιλῶν εἶναι ἐξ ἴσου ἔνοχος, διότι, θέλοντας νά εἶμαι βασιλικώτερος τοῦ βασιλέως, θέλω τά πάντα Έλληνικά καί δή Βυζαντινά. Ἐν τούτοις, ὅμως, ἡ ἱερατική καί ποιμαντική μου συνείδηση μέ ἔχει ἀναγκάσει νά γίνω δ συνήγορος ὄχι τοῦ διαβόλου, ἀλλά τῶν χιλιάδων 'Αγγλο-κυπρίων τῆς νεώτερης γενεᾶς. Όλοι ἀνεξαιρέτως, ἀλλά καί τά παιδιά ἀκόμα τῶν Έλλήνων ἐφοπλιστῶν καί ἐπαγγελματιῶν, θέλουν, ἀπαιτοῦν μάλιστα, ηὐξημένη χρήση τῆς ᾿Αγγλικῆς γλώσσας στή Θεία Λειτουργία, τήν δποία θέλουν πιό Τουλάχιστον ἔτσι λένε. σύντομη. καταλαβαίνουν δῆθεν τά Ελληνικά, ἐπηρεασμένοι ἀπό ἐμπειρίες, τουλάχιστον κατά τά έτη τῆς μαθητικῆς ζωῆς στά ἀγγλικά σχολεῖα, εἶτε κρατικά, είτε ίδιωτικά, τῆς μή 'Ορθόδοξης λατρείας μέ ἕνα λειτουργικό ἦθος ἐντελῶς διαφορετικό καί ἄσχετο μέ τό δικό μας, διερωτοῦνται γιατί δέν μπορούμε νά κάνουμε κάτι παρόμοιο. Έφ' ὄσον έχουν μεγαλώσει στήν 'Αγγλία, δέν έχουν ἴσως άδικο, νομίζω, άλλά οὖτε βέβαια ἀπόλυτο δίκαιο. Οἱ 'Αγγλο-σάξονες ἔχουν διαμετρικά ἀντίθετες νοηματικές καί συναισθηματικές λειτουργίες ἀπό τούς Έλληνες. Έτσι, τά δικά μας παιδιά δέχονται όλες τίς ἐπιδράσεις τῆς ᾿Αγγλικῆς νοοτροπίας, έκφρασης καί ψευδοκουλτούρας, τίς όποῖες έμαθαν νά άξιοποιοῦν στήν ἐπαγγελματική καί κοινωνική τους ζωή, έχουν ὅμως, κυρίως ἀπό τό οἰκογενειακό περιβάλλον, πού παραμένει ἀκόμα ἕνας ἰσχυρός

θεσμός, ἴσως ὁ ἰσχυρότερος στή ζωή τους, ἔνα προγονικό Ἐλληνικό ὑπόβαθρο, ὅπου ἡ θρησκευτικότητα σχετίζεται μέ ἤθη καί ἔθιμα. Ἡ εὐσέβεια τοῦ χωριοῦ ἤ τοῦ νησιοῦ, ὅμως, τί νόημα μπορεῖ νά ἔχει γιά ἕναν νέο πλήρως ἐξοικειωμένο μέ τή μεγαλοαστική πραγματικότητα τοῦ Λονδίνου; Διατηροῦν μέν κάποια ἐπαφή μέ τίς πατρίδες τῶν προγόνων τους, ἀλλά ἡ ἀκέραια παράδοση τῆς ᾿Ορθόδοξης λατρείας τούς ξεπερνάει.

Σεβασμιώτατε, Θεοφιλέστατοι, ἄγιοι ἀδελφοί. όπωσδήποτε πρέπει όλοι μας νά εἴμαστε δίγλωσσοι. Οἱ συνθῆκες, ὄχι μόνο τοῦ καθημερινοῦ βίου, ἀλλά καί τῆς διακονίας μας καί μάλιστα τῆς λατρείας, τό ἀπαιτοῦν. Οἱ ἑλληνόφωνοι νά εἶναι ἱκανοί καί ἄνετοι χειριστές τῆς ἀγγλικῆς, καί οἱ ἀγγλόφωνοι έλληνομαθεῖς, ἔτσι ὥστε νά ἔχουμε, ὅtaν οἱ περιστάσεις τό ἀπαιτοῦν, μία γλωσσική εὐστροφία, μεταδίδοντας ὄμως ἀπαράλλακτα τό πνεῦμα τῆς γνήσιας 'Ορθόδοξης παράδοσης, χωρίς φανατισμούς ή τάσεις σχολαστικότητες, ἀλλά καί ἀπόπειρες συγκερασμοῦ μέ τύπους ξένους καί προχειρότητες τῆς κακιᾶς ὥρας. Ἡ οὐσία τῆς ὅλης ὑπόθεσης δέν εἶναι, νομίζω, ή γλῶσσα καθ' ἑαυτή. Εἶναι ἁπλῶς τό περίβλημα. \*Αλλωστε τά περισσότερα πειράματα μέ 'Αγγλικές Λειτουργίες, χωρίς νά ἀποτύχουν τελείως, δέν ἀπέδωσαν τό ἀναμενόμενο ἀποτέλεσμα. Τό ἐπίκεντρο τοῦ προβλήματος εἶναι ἡ ἐπαφή μέ τό άληθινό ἀντικείμενο, πού δέν εἶναι ἄλλο ἀπό τά μυστικώς τελούμενα τῆς Θείας Λατρείας. Ἡ χρήση τῆς 'Αγγλικῆς γλώσσας, τακτική ἤ ἔκτακτη, έξυπηρετεῖ κυρίως παιδαγωγικούς σκοπούς, διότι δέν πρέπει νά ξεχάσουμε ὅτι τό ἰδιαίτερο ἦθος τῆς 'Ορθόδοξης λατρείας συνδέεται ἄρρηκτα μέ τήν Έλληνική γλῶσσα. Τά ἀντίθετα ἐπιχειρήματα μοιάζουν μέ τίς ἀφελεῖς ἀντιρρήσεις τῆς Σαμαρείτιδος στόν διάλογό της μέ τόν Κύριο.

"Ό,τι χρειάζεται, μαλλον ἐπιβάλλεται, εἶναι ἡ συστηματική κατήχηση μικρῶν καί μεγάλων, ἀλλά καί τῶν ἑαυτῶν μας, στά βαθύτερα νοήματα τῶν λεγομένων καί τελουμένων τῆς Θείας Λατρείας μας, ἔτσι ὥστε νά διαμορφωθεῖ στόν λαό μας σωστή Όρθόδοξη λειτουργική πράξη καί συνείδηση. Τοῦτο σημαίνει - καί θά ἤταν εὐχῆς ἔργον νά ἐπιφέρει - τακτικώτερο Ἐκκλησιασμό, συχνότερη καί πυκνότερη συμμετοχή στή μυστηριακή ζωή τῆς Ἐκκλησίας μας καί ἐντονότερη καλλιέργεια προσωπικῆς πνευματικῆς καί ἀσκητικῆς ζωῆς.

Σεβασμιώτατε, Θεοφιλέστατοι, ἀγαπητοί πατέρες, ζητῶ τήν ἐπιείκειά Σας γιά τη μακρηγορία μου πέραν τοῦ ἐπιτρεπτοῦ ὁρίου. Πλήν ὅμως ἔχουμε κάνει μικρές μόνο νύξεις καί προσεγγίσεις σ' ἔνα πελώριο καί πάρα πολύ ἐπίκαιρο θέα, πού πρέπει νά μᾶς ἀπασχολήσει ὅλο καί περισσότερο, ἐάν ἡ 'Ιερά 'Αρχιεπισκοπή μας ἐπιθυμεῖ νά εἶναι σέ θέση νά ἀναλάβει πρωτοβουλίες, πού θά ἔχουν ὄφελος καί περαιτέρω καρποφορία στό μέλλον. 'Η συνειδητοποίηση εἶναι τό πρῶτο βῆμα καί τά ἑπόμενα θά εἶναι ἡ ἐφαρμογή στήν πράξη τῶν ὅσων μᾶς φωτίζει ὁ Θεός.

# OMINIA TOY APXIMANAPITOY ZAXAPIA, THE IEPAE MONHE TIMIOY ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ, ESSEX ΑΓΓΛΙΑΣ

Ή σπουδαιότητα τῆς Θείας Λατρείας καί ἡ εὐρύτερη καί ἐπωφελέστερη συμμετοχή τοῦ λαοῦ μας.

Τνωρίζουμε ἀπό τήν Π. Διαθήκη ὅτι ὁ Θεός θέλησε νά συνάψει διαθήκη μέ τόν λαό Του, νά ἐγκαταστήσει τή σκηνή Του στό κέντρο τοῦ Ἰσραήλ καί νά ἐμπεριπατήσει ἀνάμεσα στούς ἀνθρώπους μέ τήν οἰκειότητα τοῦ Πατέρα πρός τά παιδιά Του (βλ. Λευ. 26, 11-12). Ἐπιθυμοῦσε δηλαδή ὁ Θεός νά μυήσει τόν πεπτωκότα ἄνθρωπο στήν αἰώνια παρουσία τοῦ Προσώπου Του.

Ανταπροκρινόμενος πρός τό θέλημα τοῦ Θεοῦ δ Σολομών ἔκτισε γιά τή λατρεία τοῦ Γιαχθέ ναό, τόν όποῖο ἐγκαινίασε καί προσέφερε στόν Θεό μέ έμπνευσμένη ίκεσία καί ψηλό πνεῦμα. Ο Κύριος δέχθηκε τήν παράσταση τοῦ Σολομῶντος καί ἁγίασε τό ἔργο τῶν χειρῶν του λέγοντας : "Ήκουσα τῆς φωνῆς τῆς προσευχῆς σου καί τῆς δεήσεώς σου, ῆς έδεήθης ἐνώπιόν μου πεποίηκά σοι κατά πᾶσαν τήν προσευχήν σου, ἡγίακα τόν οἶκον τοῦτον, ὄν ώκοδόμησας τοῦ θέσθαι τό ὄνομά Μου ἐκεῖ εἰς τόν αἰῶνα, καί ἔσονται οἱ ὀφθαλμοί μου ἐκεῖ καί ἡ καρδία μου πάσας τάς ἡμέρας" (Γ΄ Βασ. 9, 2-3). Καί βεβαίως τοῦτο θά ἴσχυε, ἐφ' ὅσον ὁ Σολομών καί ὁ λαός του θά πορεύονταν ἐνώπιον τοῦ Κυρίου "ἐν δσιότητι καρδίας καί ἐν εὐθύτητι", τηρῶντας "τά προστάγματα καί τάς ἐντολάς" Του (Γ΄ Βασ. 9,4).

Ή λατρεία λοιπόν τοῦ ἀληθινοῦ Θεοῦ προϋπόθετε τήν ὕπαρξη χειροποίητου ναοῦ. Ὁ ναός αὐτός ἦταν σημειωμένος μέ τό Ὁνομα τοῦ Κυρίου τῆς δόξης. Τό Ὁνομα αὐτό τοῦ προσέδιδε τή θαυμαστή καί χαρισματική παρουσία τοῦ Θεοῦ, καί στό Ὁνομα αὐτό τελοῦνταν ὅλες οἱ λατρευτικές πράξεις μέσα στό ναό. Γιά νά εἶναι εὐάρεστη στόν Θεό ἡ λατρεία, ἔπρεπε να ἐκπληρώνονται οἱ ἐντολές καί τά προστάγματά Του.

Στήν Κ. Διαθήκη, μέ τή φρικτή καί ἀνεκδιήγητη οἰκονομία τοῦ Υίοῦ τοῦ Θεοῦ καί τήν κάθοδο τοῦ Παρακλήτου Πνεύματος στή συνέχεια, ή θεία λατρεία ἔγινε πολύ πιό ἄγια, ἔντονη, διαφανής καί ψηλαφητή. Τό Σῶμα τοῦ ἀναστάντος Χριστοῦ ἔγινε δ κατ' έξοχήν ἀχειροποίητος ναός, στόν δποῖο "κατοικεῖ πᾶν τό πλήρωμα τῆς θεότητος" (Κολ. 2, 9). Τό "Ονομα μέ τό δποῖο εἶναι σημειωμένο τό Σῶμα αὐτό εἶναι τό ἐξ ἀποκαλύψεως ὄνομα τοῦ Κυρίου 'Ιησοῦ Χριστοῦ. Αὐτό εἶναι καί "τό ὑπέρ πᾶν ὄνομα", πού δόθηκε στούς ἀνθρώπους καί "ἐν ὧ δεῖ σωθῆναι ήμᾶς" (Φιλ. 2, 9 καί Πράξ. 4, 12). Μέ τήν ἐπίκληση τοῦ 'Ονόματος αὐτοῦ οἱ πιστοί ἐντάσσονται στό Σῶμα τοῦ Χριστοῦ καί εἰσέρχονται στή ζῶσα παρουσία Του. Στήν παράσταση αὐτή παρουσιάζουν τά σώματά τους "θυσίαν ζῶσαν, ἁγίαν, εὐάρεστον τῷ Θεῷ", καί ἔτσι προσφέρουν "τήν λογικήν λατρείαν αὐτῶν" (Βλ. Ρωμ. 12, 1). Στή λατρεία αὐτή εὐδοκεῖ "ἡ ψυχή" τοῦ Θεοῦ, ὅταν αὐτή εἶναι ἀφομοιωμένη στό πνεῦμα τῆς θείας ἀγάπης, ἡ τελειότερη φανέρωση τῆς ὁποίας εἶναι ὁ Σταυρός τοῦ Κυρίου. Στόν Σταυρό τοῦ Κυρίου ἀνακεφαλαιώθηκαν καί ἐκπληρώθηκαν ὅλες οἱ ἐντολές τοῦ Θεοῦ. Γι' αὐτό ἡ ἄρση τοῦ σταυροῦ καί ἡ πορεία στά ἴχνη τοῦ Χριστοῦ προσπορίζουν στόν ἄνθρωπο τή θεία ἀγάπη καί τόν ἀπεργάζονται ἀχειροποίητο καί ἀκατάλυτο ναό τοῦ Θεοῦ.

Μέ ἄλλα λόγια, στήν Καινή Διαθήκη, χωρίς νά παραθεωρεῖται ἡ σημασία τοῦ χειροποίητου ναοῦ, ὁ Θεός μέ τήν ἔκχυση τοῦ Θείου Πνεύματος "ἐπί πᾶσαν σάρκα" (Πραξ. 2, 17), εἰσέρχεται σέ στενότερη σχέση καί ἕνωση μέ τούς ἀνθρώπους. Κτίζει ἀχειροποίητους ναούς καί καταρτίζει Σῶμα μέσα στήν ἱστορία. Τό Σῶμα αὐτό τῶν πιστῶν εἶναι ἡ Ἐκκλησία. Οἰκοδομεῖται καί φανερώνεται μέσα στήν ἱστορία μέ τήν τέλεση τῶν μυστηρίων, ἰδιαίτερα τοῦ Βαπτίσματος καί τῆς Εὐχαριστίας.

Στό Βάπτισμα οἱ πιστοί ἐνδύονται τήν ἀνθρώπινη φύση τοῦ Χριστοῦ, στήν ὁποία κατοικεῖ ὅλη ἡ χάρη καί ή ἀλήθεια. Κατά τό Βάπτισμα πεθαίνουν πρός τήν ἁμαρτία καί τά στοιχεῖα τοῦ κόσμου τούτου καί ἐγείρονται σέ καινότητα ζωῆς κατά τό πνεῦμα τῶν έντολῶν τοῦ Θεοῦ. Ἡ ἀποδοχή τοῦ Σταυροῦ εἰσάγει τούς Χριστιανούς στό μυστήριο τῆς Θείας Ζωῆς. Στή Θεία Εὐχαριστία συνάπτεται ἡ ἴδια πάλι διαθήκη τοῦ Σταυροῦ μέ τόν Σωτῆρα Χριστό. "Οποιος μετέχει στό ζωηφόρο σῶμα καί αἶμα τοῦ Κυρίου πρέπει νά εἶναι νεκρός γιά τόν ξαυτό του καί νά ζεῖ μόνο γιά τόν Θεό, δ 'Οποῖος τόν ἐξαγόρασε μέ τό τίμιο αἷμα Του. Ή έκούσια νέκρωση τῆς πίστεως καί τῆς μετανοίας, πού συνδέεται μέ τή θεία εὐχαριστία, βοηθᾶ τόν ἄνθρωπο νά ἀναφέρει ὅλη τή ζωή του στόν Θεό καί νά ἀνταλλάξει τήν πρόσκαιρη φθαρτή ὕπαρξή του μέ τήν αἰώνια καί ἄφθαρτη ζωή τοῦ Θεοῦ. Μέ τήν άνταλλαγή αὐτή τῆς ζωῆς του στή Λειτουργία δ πιστός γίνεται ναός τοῦ Θεοῦ καί κατοικητήριον τοῦ Πνεύματός Του.

Βλέπουμε λοιπόν ὅτι ἡ σπουδαιότητα τῆς Θείας Λατρείας ἔγκειται στό γεγονός ὅτι ἀπεργάζεται τόν ἄνθρωπο ἀχειροποίητο ναό τῆς θεότητος. Ὅταν ὁ ᾿Απόστολος ἔγραφε πρός τούς Κορινθίους, ἐξέφραζε ἀκριθῶς τήν κοινή αὐτή πραγματικότητα: "Οὐκ οἴδατε ὅτι ναός Θεοῦ ἐστε καί τό Πνεῦμα τοῦ Θεοῦ οἰκεῖ ἐν ὑμῖν; εἴ τις τόν ναόν τοῦ Θεοῦ φθείρει, φθερεῖ τοῦτον ὁ Θεός ὁ γάρ ναός τοῦ Θεοῦ ἄγιος ἐστιν, οἵτινές ἐστε ὑμεῖς" (Α΄ Κορ. 3, 16-17).

Ο Χριστός πέθανε και ἀνέστη, γιά νά χαρίσει σέ ὅλους τήν αἰώνια ζωή. Τά μέλη τοῦ Σώματός Του, οἱ πιστοί, πού θέλουν νά οἰκειοποιηθοῦν τόν καρπό τῆς θυσίας Του, καλοῦνται νά ἀκολουθήσουν τήν ὁδό τοῦ Χριστοῦ καί νά ὑποστοῦν ἔνα θάνατο, πού ὁμοιάζει μέ τό θάνατο τοῦ Χριστοῦ. Τότε ὅμως ἐνεργεῖται σ' αὐτά καί ἡ καινότητα τῆς ζωῆς, πού ἦλθε μέ τήν 'Ανάστασή Του. 'Η μύηση στό μυστήριο τοῦ Σταυροῦ καί τῆς 'Αναστάσεως τοῦ Χριστοῦ πραγματοποιεῖται ὅχι μόνο στά μυστήρια, ὅπως

ἀναφέραμε παραπάνω, ἀλλά καί σέ μιά ζωή πού εἶναι σύμμορφη μέ τόν τύπο καί τήν εἰκόνα πού προδιαγράφουν τά μυστήρια. Ἡ Λατρεία τῆς Καινῆς Διαθήκης εἶναι μιά συνεχής μαθητεία στό μυστήριο τοῦ Σταυροῦ καί τῆς ᾿Αναστάσεως τοῦ Χριστοῦ, κατά τήν ὁποία ἐξαγοράζεται ἡ ἄφθαρτη καί αἰώνια ζωή τοῦ Θεοῦ μέ τήν πρόσκαιρη καί φθαρτή ὕπαρξη τοῦ ἀνθρώπου.

\*Αν λοιπόν ἡ Ἐκκλησία εἶναι ὁ τόπος, ὅπου ἐπιτελεῖται τό μέγιστο θαῦμα ἀνταλλαγῆς τῆς ἐπίγειας ζωῆς μέ τήν Οὐράνια Ζωή τοῦ Θεοῦ καί γίνεται ὁ ἄνθρωπος ναός τῆς θεότητος, ποιός μπορεῖ νά ἐκτιμήσει ἐπαρκῶς τή σπουδαιότητα τῆς Θείας Λατρείας, πού εἶναι ἡ ἔκφραση τῆς ἐσωτερικῆς ζωῆς τοῦ Σώματός Της;

Γιά τήν εὐρύτερη καί ἐπωφελέστερη συμμετοχή τοῦ Λαοῦ στή Λατρεία εἶναι ἀπαραίτητο νά συνδράμουν δύο παράγοντες: 'Ο πρῶτος εἶναι θεϊκός καί ἄπειρα μεγάλος. Εἶναι ἡ θεία χάρη τῆς σωτηρίας πού πήγασε ἀπό τό Σταυρό καί τήν 'Ανάσταση τοῦ Χριστοῦ. Αὐτός εἶναι ἐργασμένος καί δεδομένος. 'Ο δεύτερος παράγοντας εἶναι ἀνθρώπινος' εἶναι πολύ μικρός, ἀλλά καί ἀπόλυτα ἀναγκαῖος. Συντοπτικά θά λέγαμε:

Χρειάζονται χειροποίητοι ναοί, ἀφιερωμένοι στό Όνομα τοῦ Θεοῦ, οἱ ὁποῖοι γίνονται ἐργαστήριο καί μήτρα γιά τήν κατασκευή τῶν ἀχειροποίητων ναῶν·

Οἱ οἰκονόμοι τῆς Καινῆς Διαθήκης καί διάκονοι τῆς πνευματικῆς ἀναγεννήσεως τῶν πιστῶν, οἱ ἐπίσκοποι καί οἱ ἱερεῖς, πρέπει νά εἶναι ταυτόχρονα λειτουργοί τῶν μυστηρίων τῆς Ἐκκλησίας, κήρυκες λόγου τοῦ Θεοῦ καί ἀνάδοχοι μετανοούντων στό μυστήριο τñς έξομολογήσεως. Οἱ κληρικοί, ὡς λειτουργοί, τελοῦν τά μυστήρια. Τό ἔργο αὐτό ἀποτελεῖ ἐκπλήρωση θείας ἐντολῆς καί βασίζεται στό λόγο τοῦ Κυρίου καί τή δέηση τῆς Ἐκκλησίας. Τά πάντα ἁγιάζονται "διά λόγου Θεοῦ καί ἐντεύξεως" (Α΄ Τιμ. 4, 5). Ἡ συμμετοχή στά μυστήρια παρέχει τή χάρη τοῦ Σταυροῦ καί τῆς 'Αναστάσεως τοῦ Χριστοῦ, πού άγιάζει τούς μετέχοντες.

'Ως κήρυκες, μεταδίδουν τό λόγο τοῦ Θεοῦ, πού πληροφορεῖ μέ χάρη τήν καρδιά τῶν ἀκουόντων. 'Η ἀποδοχή τοῦ ρήματος τοῦ Θεοῦ νεκρώνει καί ζωοποιεῖ τόν ἄνθρωπο. Τόν νεκρώνει γιά τήν ἁμαρτία καί τόν ζωοποιεῖ γιά τόν Θεό. Τόν ἀφομοιώνει στό μυστήριο τοῦ Σταυροῦ. Γι' αὐτό καί οἱ ὑπηρέτες τοῦ λόγου πρέπει συνεχῶς νά εὐαγγελίζονται τό Μυστήριο τοῦ Χριστοῦ, "εὐκαίρως ἀκαίρως" (Β΄ Τιμ. 4, 2).

'Ως ἀνάδοχοι τῶν μετανοούντων, δέχονται τήν ἐξομολόγηση τῶν πιστῶν καί ἀγωνίζονται νά τούς παραστήσουν ἁγνούς ἐνώπιον τοῦ Κυρίου, μιμούμενοι τό ζῆλο τοῦ 'Αποστόλου Παύλου πού ἔλεγε: ''ζηλῶ γάρ ὑμᾶς Θεοῦ ζήλω· ἡρμοσάμην γάρ ὑμᾶς ἐνί ἀνδρί, παρθένον ἀγνήν παραστῆσαι τῷ Χριστῷ" (Β΄ Κορ. 11, 2). 'Ενθαρρύνουν τούς πιστούς

νά ὑπομένουν τήν ἐντροπή γιά τίς ἁμαρτίες τους στό μυστήριο τῆς ἐξομολογήσεως. Ἡ ἐντροπή αὐτή μεταβάλλεται σέ δύναμη πού νικᾶ τά πάθη καί τήν ἁμαρτία. Ὁ Χριστός μᾶς ἔσωσε ὑπομένοντας σταυρό αἰσχύνης. Καί ὅταν ἐμεῖς ὑπομένουμε ἐντροπή στή μετάνοιά μας, αὐτό λογίζεται ὡς ἀνταπόδοση εὐχαριστίας στόν Κύριο, καί ἔτσι κερδίζουμε τή χάρη τοῦ Σταυροῦ Του.

Οἱ ἱερεῖς εἶναι οἱ ἀπόστολοι τῆς Ἐκκλησίας, πού διακονοῦν στό μυστήριο τῆς καταλλαγῆς τῶν ἀνθρώπων μέ τόν Θεό. Ἐντάσσοντας τούς ἀνθρώπους στό Σῶμα τοῦ Χριστοῦ γίνονται ὄργανα θείας καί ἄφθαρτης παρακλήσεως. Οἱ παλαιοί Ἰσραηλίτες, κάθε φορά πού ἀνέβαιναν στό ναό τοῦ Σολομῶντος, "ἐγένοντο ὡσεί παρακεκλημένοι". Καί τώρα οἱ πιστοί, κοινωνοῦντες στή χάρη πού ἀμετάθετα κατοικεῖ στό Σῶμα τοῦ Χριστοῦ, τήν Ἐκκλησία, δέν γίνονται μόνο μαθητές σταυροῦ, ἀλλά καί μαθητές μακαριότητος. Έχουν "ἰσχυράν παράκλησιν" τόν Χριστό, στόν 'Οποῖο εἶναι ἀποθησαυρισμένη ἡ ζωή τους. Χαίρουν καί σκιρτοῦν ἀπό χαρά καί ἀγαλλίαση, ἀκόμη καί στά παθήματα, γιατί γνωρίζουν σέ Ποιόν ἀνήκουν.

Στίς μέρες μας τό τραγικό ἀδιέξοδο τῆς γενικῆς κρίσεως καί ή ὀδύνη τῶν θλίψεων ἔχουν ἐνταθεῖ σέ μεγάλο βαθμό. Αὐτό δέν πρέπει νά μᾶς καταβάλλει, γιατί δ Κύριος τό προέβλεψε καί μᾶς εἶπε : "ἀποψυχούντων ἀνθρώπων ἀπό φόβου καί προσδοκίας τῶν ἐπερχομένων τῆ οἰκουμένη (δεινῶν) ... ἀνακύψατε καί ἐπάρατε τάς κεφαλάς ὑμῶν, διότι έγγίζει ή ἀπολύτρωσις ὑμῶν" (Λκ. 21, 26-28). Ἡ παγκόσμια αὐτή κρίση, στήν ὁποία ὁλοένα καί βαθύτερα δδηγούμαστε, δέν εἶναι παρά μόνο πρόκληση νά γνωρίσουμε πειστικότερα ὅτι δέν ύπάρχει ἄλλη ὁδός ἀπό ἐκείνη τοῦ Σταυροῦ τοῦ Χριστοῦ. Πρέπει νά ἐμβαθύνουμε ἀνάλογα καί στό μυστήριο τῆς ζωῆς τοῦ Χριστοῦ, τοῦ "γνῶναι Αὐτόν καί τήν δύναμιν τῆς ἀναστάσεως Αὐτοῦ καί τήν κοινωνίαν τῶν παθημάτων αὐτοῦ" (Φιλ. 3, 10).

Τή γνώση αὐτή καλοῦνται οἱ ἱερεῖς νά μεταδώσουν στούς πιστούς. Έχουν ἐπωμισθεῖ τή διακονία τῆς καταλλαγῆς τοῦ κόσμου μέ τόν Θεό. Οἱ ίερεῖς εἶναι οἱ ἀπόστολοι τῆς Ἐκκλησίας πού θά φέρουν τό λόγο τοῦ Θεοῦ στούς ἀνθρώπους καί θά τούς δδηγήσουν στήν δδό τοῦ Κυρίου. Μέ τή διδασκαλία τους θά ἐγκαταστήσουν στίς καρδιές τῶν πιστῶν ἕνα ἱερό μετασχηματιστή, πού θά μεταβάλλει όλες τίς ἀρνητικές ἐνέργειες τῶν παθημάτων τους μέσα στόν κόσμο σέ ἐνέργεια γιά μετάνοια καί συμφιλίωση μέ τόν Θεό. Μέ τόν λόγο καί τή διδαχή τους θά έμπνεύσουν τούς πάσχοντες άδελφούς τους νά ἐξάγουν ἀφέλεια ἀπό κάθε θετικό ἤ ἀρνητικό γεγονός τῆς ζωῆς καί εἶτε αὐτοί βρίσκονται σέ χαρά, εἴτε σέ ὀδύνη, νά μεγαλύνεται ὁ Χριστός μέσα τους. Σ' αὐτή τήν προοπτική ἀκόμη καί ὁ θάνατος γίνεται ή μεγαλύτερη εὐλογία καί τό πιό πολύτιμο χάρισμα πού νικᾶ τήν ἁμαρτία καί τό θάνατο. 'Ο προσωπικός σταυρός τοῦ καθενός γίνεται σταυρός Χριστοῦ πού τόν δικαιώνει. Μεγαλύτερος δάσκαλος σ' αὐτή τήν

προφητική στάση ἐνώπιον τοῦ Θεοῦ εἶναι ὁ ληστής πάνω στόν σταυρό, πού δίνει δικαιοσύνη στόν Χοιστό καί μομφή μόνο στήν ἀδικία του. Σ' αὐτή τήν όδό όδηνεῖ καί τό Πνεῦμα τό "Αγιο, τή μεγάλη ημέρα της Πεντηκοστης: "Σύ άμαρτάνομεν, Χριστέ δ Θεός ἡμῶν, ἀλλά καί Σέ μόνον λατρεύομεν". Σ' αὐτή τήν ὁδό οἱ πιστοί θά βροῦν τήν ἀληθινή καί ἄφθαρτη παράκληση, γιά νά νικήσουν τά πάθη καί τήν αμαρτία καί νά γίνει ο Χριστός μέσα τους "μείζων ... ἤ ὁ ἐν τῶ κόσμω" (Α΄ Ἰω. 4, 4). Θά γίνουν, δηλαδή, ναός τοῦ Θεοῦ τοῦ ζῶντος καί θά λατρεύουν τόν Θεόν "ἐν Πνεύματι καί ἀληθεία" (Ἰω. 4, 24). Μέ τό πνεῦμα τῆς ἀλήθειας πού χαρακτηρίζει τήν πτώση καί δμαρτωλότητά τους, ἀλλά καί μέ τό Πνεῦμα τό "Αγιο, πού όδηγεῖ "εἰς πᾶσαν τήν άλήθειαν" (Ἰω. 16, 13), στό πλήρωμα τῆς μείζονος άγάπης τοῦ Χριστοῦ, τῆς ἀγάπης ἐκείνης πού ἔσωσε τόν κόσμο.

de de de

ΟΜΙΛΙΑ ΤΟΥ ΠΡΩΤΟΠΡΕΣΒΥΤΕΡΟΥ ΓΕΩΡΓΙΟΥ ΣΟΥΛΟΥ, ΙΕΡΑΤΙΚΩΣ ΠΡΟΪΣΤΑΜΕΝΟΥ ΤΟΥ ΙΕΡΟΥ ΝΑΟΥ ΑΓ. ΙΩΑΝΝΟΥ ΘΕΟΛΟΓΟΥ HACKNEY.

> <u>Οἱ νέοι καί ἡ Ἐκκλησία</u> στό κατῶφλι τῆς 3ης χιλιετίας.

Θεωρῶ ἐπιβεβλημένο καθῆκον ἀπό τήν ἀρχή τῆς παρούσης ὁμιλίας μου νά ἐπισημάνω τήν ἄποψη καί τήν ἐκδοχή πολλῶν διακεκριμένων μελετητῶν, ὅτι ζοῦμε ἐδῶ καί ἀρκετά χρόνια μιά σκληρή καί ἀνήσυχη ἐποχή. Ὅτι ἡ αἴσθηση τῆς ἱστορικῆς σιγουριᾶς ἔχει πρό πολλοῦ χαθεῖ. Ὅτι ἡ αἴσθηση τῆς κατευθύνσεως, πρός τήν ὁποία μᾶς ὁδηγεῖ ἡ παγκοσμιοποιημένη πιά κοινωνία, πού ζοῦμε, εἶναι σαφῶς συγκεχυμένη.

'Ως ἀποτέλεσμα αὐτῆς τῆς ὑπαρκτῆς κατάστασης εἶναι ὅτι ἡ Ἐκκλησία ἔχασε τίς καθιερωμένες μορφές ἐπικοινωνίας, πού εἶχε μέ τά μέλη της, καί κατά κύριο λόγο ἔχει χάσει σέ ὕψιοτο βαθμό τήν ἐπικοινωνία της μέ τό σημαντικότερο κομμάτι τῆς κοινωνίας, πού ἀναμφισβήτητα εἶναι οἱ νέοι. Καλῶς ἤ κακῶς ἡ παραδοσιακή μορφή τοῦ ποιμαντικοῦ καί κατηχητικοῦ της ἔργου (κατηχητικά σχολεῖα, ὁμάδες καί ἄλλα παρόμοια) δέν βρίσκουν πιά θετική ἀπήχηση, γιατί σήμερα οἱ νέοι, προτιμοῦν σύγχρονες μεθόδους ἐπικοινωνίας, ὅπως εἶναι τό διαδίκτυο κλ.π.

Βεβαίως ἡ Ἐκκλησία δέν ἔπαψε ποτέ, ἀφοῦ οὐδέποτε ἔχασε τήν προφητική της ἀνησυχία καί τήν ποιμαντική της ἐγρήγορση, νά ἀναζητᾶ τίς νέες μεθόδους καί νά πραγματοποιεῖ νέα ἀνοίγματα πρός τόν ἄνθρωπο καί ἰδιαίτερα πρός τή νεολαία, ἀνταποκρινόμενη ἔτσι στήν ἀπαίτηση μιᾶς ἐσώτατης λέιτουργίας της, ὅπως εἶναι ἡ παράδοση καί ἡ

ἀνανέωσή της.

Διότι ἡ Ἐκκλησία πρέπει πάντοτε νά ἔχει κατά νοῦ "ὅτι δέν ὑπάρχει γιά τόν ἑαυτόν της, ἀλλά γιά τόν κόσμο καί τή σωτηρία του", ὅπως γράφει ὁ π. ᾿Αλεξάντερ Σμέμαν, ὁ ὁποῖος ταυτόχρονα διατυπώνει καί τίς ἐπιφυλάξεις του, ἄν δηλαδή, "ἔχουν προσεχθεῖ ὅλες οἱ ἀναγκαῖες πλευρές ἀνανέωσης στίς σχέσεις Ἐκκλησίας καί κόσμου καί μήπως κάθε φορά ἀρχίζουμε ἀπό τήν ἀρχή."

'Από τήν ἄλλη πλευρά διαπιστώνουνε κάτι πολύ σημαντικό καί ταυτόχρονα ἀποκαλυπτικό. Καί αὐτό εἶναι, ὅτι παρά τό γεγονός, ὅτι βρισκόμαστε σέ καιρούς χαλεπούς καί άδιεξόδους, δημιουργούνται καί γεννιοῦνται σωστές καί μεγάλες ἀναζητήσεις καί, ἐπιτρέψτε μου νά πῶ, καί ἐκπλήξεις, ὅπως αὐτή τοῦ Σεβασμιωτάτου Αρχιεπισκόπου μας κ. Γρηγορίου, νά ἀναζητήσει τρόπους προσέγγισης καί ἐπικοινωνίας μέ τούς νέους μας, ἱδρύοντας ξεχωριστό Γραφεῖο Νεότητας. Χαιρετίζω καί ταυτόχρονα στηρίζω αὐτή τήν ἔνθεη προσπάθεια, γιατί πρέπει, νομίζω, νά ὑποψιαζόμαστε, ὅτι κάτω από την επιφάνεια ενός δυστυχισμένου καί παραστρατημένου κόσμου, χρειάζεται νά βρίσκουμε λύσεις αὐθεντικῆς ἀνθρωπιᾶς καί ἐλπίδας, καί ὡς τοιαύτη ἐκλαμβάνω τούτη τήν προσπάθεια τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς μας.

Γιά νά ἔχει, ὅμως, καί θετικό ἀποτέλεσμα αὐτή ἡ διακονία χρειάζεται ἡ συνειδητοποίηση τῆς μεγάλης εὐθύνης, πού ἔχουμε ὅλοι μας, σ' αὐτή τήν προφητική κλήση, πού φανερώνει τήν ἀδιάψευστη πραγματικότητα, ὅτι πρέπει νά ἀναζητᾶμε τόν ἀληθινό ἄνθρωπο στόν ἀληθινό Θεό καί τόν ἀληθινό Θεό στόν ἀληθινό ἄνθρωπο.

Βέβαια, δέν θά πρέπει νά ἐπαναπαυθοῦμε στό γεγονός, ὅτι ἐμεῖς προσπαθήσαμε καί ἀπ' ἐκεῖ καί πέρα, ἄν δέν ἔχουμε τά ἀναμενόμενα, ἐγκαταλείπουμε ἤ παραιτούμεθα.

Θά πρέπει νά κατανοήσουμε, ὅτι γιά νά ἔχει καρπούς μιά προσπάθεια χρειάζεται κόπος καί μόχθος πολύς, ὅπου θά συνδυάζεται μέ ὥριμες. μελετημένες καί ὀρθολογικές ἐνέργειες καί ἀποφάσεις. Παράλληλα πρέπει νά γνωρίζουμε ὅτι, δ,τιδήποτε κι ἄν κάνουμε ἤ κι ἄν λέμε γιά τούς νέους εἶναι πάντοτε λίγο καί ἀσήμαντο καί ὅτι συνεχῶς χρειάζεται ἀνανέωση. Τό πιό εὔκολο, βέβαια, εἶναι νά τούς ὑποδεικνύουμε, νά τούς διδάσκουμε, νά τούς κρίνουμε καί νά τούς ἀπορρίπτουμε. Ἐνῶ τό δυσκολότερο, γιά τή νοοτροπία μας, εἶναι νά τούς ἀποδεχόμαστε, ὅπως εἶναι. 'Ακόμα καί μέ τά μπλουτζίν καί τά ὅπως χαρακτηριστικά εἶπε σκουλαρίκια. Μακαριώτατος 'Αρχιεπίσκοπος 'Αθηνῶν καί Πάσης Έλλάδος Χριστόδουλος, θέλοντας νά δηλώσει πρός τούς νέους ἀφ' ἑνός τήν πατρική του ἀγάπη πρός τήν νεανική ὀντότητα καί ἀφ' ἐτέρου, ὅτι συμπάσχει μαζί μέ τούς νέους καί γιά τούς νέους. Γιατί, πράγματι, ὅλοι μας εἴμαστε "αἰχμάλωτοι" καί "ἐγκλωβισμένοι" στά ἴδια κακά πνεύματα, στούς

ἴδιους πειρασμούς καί πράττουμε καί διαπράττουμε τά ἴδια πράγματα καί τά ἴδια ἁμαρτήματα.

Πόσο ώφέλιμο καί χρήσιμο θά ἦταν, ἄν ἐμεῖς οἱ μεγάλοι κάναμε ἔντιμα καί εἰλικρινά τήν αὐτοκριτική μας καί δηλώναμε τή μετάνοιά μας, γιά τά λάθη ή τίς παραλήψεις μας πρός τούς νέους; Γιατί εἶναι βέβαιο, ὅτι δέν μποροῦμε, δέν ἔχουμε τό δικαίωμα νά μιλοῦμε γιά πρόσωπα καί πράγματα. γιά γεγονότα καί φαινόμενα, γιά καταστάσεις καί περιστάσεις, ἄν πρῶτα δέν μετρήσουμε τή δική μας έντιμότητα καί εὐθύνη. "Οποτε δέν μᾶς ἔχει έγκαταλείψει ή σύνεση καί ή σοβαρότητα, ἀνακαλύπτουμε ὅτι εἶναι ὑποκριτικό νά μιλοῦμε γιά πράγματα στά όποῖα δέν ἔχουμε φτάσει. Εἶναι ύποκριτικό νά προβάλλουμε γεγονότα, πού οὐσιαστικα ἔχουμε διαστρέψει. Εἶναι ὑποκριτικό νά ἀποδίδουμε εὐθύνες, σέ καταστάσεις πού εἶμαστε ἀπόλυτα ὑπεύθυνοι. Καί ποῖος, ἐπιτέλους, τολμάει νά ἰσχυρισθεῖ, ὅτι τά παιδιά καί οἱ νέοι τῆς κάθε ἐποχῆς δέν εἶναι "κατ' εἰκόνα καί καθ' ὁμοίωσιν" τῶν μεγαλυτέρων; "Αρα, γίνονται παιδιά τῆς ύποκρισίας καί τῆς ἀπάτης, τῆς κακίας καί τοῦ μίσους.

Γύρω ἀπ' αὐτές, λοιπόν, τίς ἀντινομίες, θεωρῶ, *ὅτι πρέπει νά προσεγγίσουμε τή νεολαία μας, γιατί* εἶναι φανερό, ὅτι ἐνῶ ἐμεῖς φτιάξαμε ἕνα κόσμο ἀπάνθρωπο, δημιουργήσαμε μιά ζωή ἀβίωτη, κατασκευάσαμε πολιτισμό ἕνα βάρβαρο (παρακολουθῆστε μέ ποῖο τρόπο, γιά παράδειγμα, διασκεδάζουν καί ψυχαγωγοῦνται τά παιδιά μας). 'Ακόμη παρέχουμε μιά παιδεία ἄστοχη, κι ἔτσι μέ όλα αὐτά αἰχμαλωτίσαμε καί ἐγκλωβίσαμε τά παιδιά καί τούς νέους στήν ἀθλιότητα καί τούς στρέψαμε πρός ἕνα κόσμο ψεύδους καί ὀδύνης. Αὐτός ὁ κόσμος, λοιπόν, εἶναι βέβαιο ὅτι δέν ἔχει μέλλον καί προοπτική, ἀφοῦ συνεχῶς ἐξαντλεῖται σέ ἕνα πολιτισμό, πού μέρα μέ τή μέρα ἀπογοητεύει. Μιά παιδεία, πού όλοένα γίνεται περισσότερο ἀναξιόπιστη καί ἐπιτακτικά πιά θέτει σέ κίνδυνο τήν ὕπαρξή του καί ταυτόχρονα ἀποδιοργανώνει τά παιδιά καί τούς νέους μας.

Κατά συνέπεια πρέπει νά κατανοήσουμε, ὅτι χωρίς τούς νέους, δέν ἔχουμε αἴσθηση καί συναίσθηση τοῦ μέλλοντος. ᾿Αλλά, ἄν δέν ἔχουμε πιά νέους ἤ ἄν ἔχουμε νέους χωρίς νόημα, τότε ποία σημασία ἔχει ὁ κόσμος, τόν ὁποῖο ἄπαντες νομίζουν ὅτι φτιάχνουν καλύτερο;

'Εδῶ - λοιπόν - βρίσκεται καί ἡ εὐθύνη ἤ καλύτερα ἡ συν-εὐθύνη τῆς 'Εκκλησίας. Γιατί, πράγματι, οἱ νέοι ταυτίζονται μέ τήν ἐλπίδα. 'Όχι γιατί ἀπλᾶ θά παραλάβουν ἀπό ἐμᾶς καί θά συνεχίσουν ἔνα ἔργο, πού ἐμεῖς δέν προλάβαμε ἤ δέν θέλαμε νά ὁλοκληρώσουμε, ἀλλά κυρίως γιατί πρέπει νά μάθουν νά δημιουργήσουν ἕνα καλύτερο κόσμο. 'Η εὐθύνη μας - λοιπόν - ὡς ποιμένουσα 'Εκκλησία εἶναι, ὅτι οἱ ὅποιες ἀνησυχίες μας, ἀκόμα κι ἄν αὐτές εἶναι προφητικές, πρέπει νά μετατραποῦν καί νά μετουσιωθοῦν σέ ὀντολογική

εὐθύνη, μέ σκοπό νά ἀγκαλιάσουμε ὁλόκληρη τήν προβληματική τῶν νέων μας, ἀπό τή γέννησή τους, μέχρι καί τήν ὡρίμανση καί, γιατί ὅχι, παρακαλῶ, μέχρι καί τοῦ θανάτου τοῦ κάθε ἀνθρώπου.

Γιά νά μπορέσουμε - ὅμως - νά πραγματώσουμε αὐτές τίς ἀνησυχίες μας, χρειάζεται νά ἐγκαινιάσουμε ἔναν τίμιο καί εἰλικρινῆ διάλογο, ὅπου θά λειτουργήσει κυρίως ἡ αἴσθηση καί ἡ ἀποδοχή τῶν συνομιλητῶν μας, δηλαδή τῶν νέων. Θά ὑπάρχει ἔντιμη συνεργασία καί ἀποδοχή σ' αὐτό πού ὁ ἄλλος εἶναι καί πιστεύει, ὅσο διαφορετικό κι ἄν εἶναι ἀπ' ὅ,τι εἴμαστε ἐμεῖς καί ἀπ' ὅ,τι πιστεύουμε. Μέ τό διάλογο μέ τούς νέους καί γιά τούς νέους δημιουργοῦμε μιά κοινωνία ἀγάπης, πού μπορεῖ νά βοηθήσει ὅλους, νά μεταμορφώσει καί νά ἀλλάξει καί ταυτόχρονα νά μᾶς ἀπαλλάξει ἀπό τό αὐθαίρετο καί τό ἀτομικό καί νά μᾶς κάνει φίλους τῆς καθολικῆς ἀλήθειας.

Μέ ἄλλα λόγια, διάλογος μέ τούς νέους καί γιά τούς νέους δέν νοεῖται σάν μιά τυπική διαδικασία προσέγγισης, ἀλλά ὡς μιά ἐγκάρδια καί φιλική κίνηση μέ σταθερό όδηγό πάντοτε τήν ἀγάπη, πού ἑνώνει ἐχθρούς καί φίλους.

Τίθεται, ὅμως, τό ἐρώτημα: Πῶς νά κάνεις διάλογο αὐτοῦ τοῦ εἴδους, ὅταν σκαλώνουμε στό ὀνομαζόμενο "χάσμα τῶν γενεῶν", ὅπου ὁ καθένας μας εἶναι ἐλλειμματικός στήν ἀγάπη; "Όταν θέλουμε νά μᾶς καταλαβαίνουν οἱ ἄλλοι, ἐνῶ ἐμεῖς δέν θέλουμε, οὖτε κἄν νά τούς ἀκοῦμε; "Όταν ὅλοι μας ἐπαγγελλόμεθα τήν κακόπιστη κριτική, ἤ ὅταν ὅλοι μας καταφρονοῦμε καί διαβάλλουμε ὁ ἕνας τόν ἄλλο; Καί δικαιώνεται ἐδῶ ὁ Συμεών ὁ νέος Θεολόγος, πού λέγει, ὅτι οἱ μοναχοί κατηγοροῦν τούς μοναχούς, οἱ ἱερεῖς τούς ἀρχιερεῖς καί ἀντιστρόφως, καί προσθέτω, οἱ λαϊκοί ὅλους καί ταυτόχρονα ὁ ἔνας τόν ἄλλο.

Πῶς, ἀλήθεια, νά κάνουμε διάλογο, ὅταν παραμένουμε ἐρμητικά κλεισμένοι στό Ἐγώ μας καί δέν διατιθέμεθα νά ὑπερβοῦμε καί νά αὐθυπερβοῦμε τόν ἑαυτό μας;

Πρωτίστως καί κυρίως πρέπει νά προσέλθουμε σέ διάλογο, ἀφοῦ προηγουμένως κατανοήσουμε ὅτι οἱ **ἰδέες μας καί οἱ ἀπόψεις μας ἀπό μόνες τους δέν** σώζουν καί δέν διασώζουν τίποτε, ὅσο καλές καί άληθινές κι ἄν εἶναι. Οἱ ἰδέες καί οἱ ἀπόψεις μας θά έχουν ἀπήχηση μόνο ἄν δώσουμε τήν ἀληθινή καί ἔντιμη εἰκόνα, μόνο ὅταν ἐκφράζονται μέσα ἀπό τήν άγάπη. Έτσι, μέσα ἀπό τήν ἀγάπη ἔχουμε ύποχρέωση νά τολμήσουμε, μέ πνεῦμα φιλόστοργο καί ὄχι κριτικό, νά ποῦμε στούς νέους μας, ὅτι ύπάρχουν πάρα πολλά πράγματα πού ή δική τους φιλοσοφία δέν τά περιλαμβάνει. Ότι ὑπάρχουν ἄφθονα ἐπιχειρήματα, τά ὁποῖα ἀγνοοῦν τήν ἀλήθεια καί ἀκόμα, ὅτι ὑπάρχουν πολλά ἀνθρωπιστικά ἐνδιαφέροντα πού γίνονται χωρίς τήν ἀγάπη. 'Επίσης νά τούς ποῦμε, ὅτι καθημερινά ἐπιχειροῦνται τόσες ἀλλαγές καί μεταρρυθμίσεις, πού κάνουν δυσκολότερη τή ζωή τοῦ ἀνθρώπου. Ότι τολμοῦνται τόσες ἐπαναστάσεις, πού μεγαλώνουν τή

σύγχυση. 'Ότι τούς ὑπόσχονται ἄφθονους ψευδοπαράδεισους, πού ἐμπλουτίζουν τό ζωώδη εὐτυχισμό τους καί τούς ὁδηγοῦν κατ' εὐθεῖαν στό θάνατο. Τέλος, νά ποῦμε στούς νέους μας, ὅτι στή ζωή γίνονται τόσες αὐθαιρεσίες, πού δέν εἶναι ἐλευθερία, τόσες ἀρνήσεις, πού ἐξελίσσονται σέ ὑποδουλώσεις, τόσες γνώσεις, πού δέν εἶναι σοφία.

'Αποκλειστικός μας στόχος εἶναι σ' αὐτή τήν προσπάθεια προσέννισης καί διαλόγου νά γίνουμε κοινωνοί καί συνκοινωνοί τῶν προβλημάτων, τῶν ἀνησυχιῶν, ἀλλά καί τῶν ὁραμάτων τῶν νέων μας καί ὄχι νά κυριαρχήσουμε στή ζωή τους ή νά τούς κάνουμε δπαδούς μας. Νά τούς πείσουμε, ὅτι ὅλοι εἴμαστε ὑπεύθυνοι σ' ἔνα κόσμο πού προβάλλει. Νά τούς πείσουμε, ὅτι οἱ πραγματικές ἀλλαγές καί μεταρρυθμίσεις ἔρχονται μέσα ἀπό τό δικό μας άγιασμό καί έτσι ἀποκτοῦμε τά ἐχέγγυα τῶν σοφῶν καί τῶν δασκάλων. Νά τούς διαβεβαιώσουμε, ὅτι ἡ όρθόδοξη χριστιανική μας πίστη εἶναι ὑπόθεση προσωπική καί ὅτι ὁ Θεός μας δέν εἶναι ἀντίπαλος, άλλά βοηθός καί ὑπερασπιστής τοῦ ἀνθρώπου. Καί ότι ἡ Ἐκκλησία τοῦ Χριστοῦ εἶναι τό ἀπάνεμο λιμάνι, πού τούς περιμένει. Νά τούς ἀποκαλύψουμε, ότι ὁ Θεός τοῦ Σταυροῦ καί τῆς 'Ανάστασης εἶναι δίπλα τους καί τούς περιμένει, νά συνεργασθοῦν μαζί Του, στή νέα χιλιετία πού εἶναι ἐμπρός τους.

"Αν αὐτούς τούς στόχους καί ὅχι μόνον αὐτούς κατορθώσουμε νά τούς προβάλουμε, τότε εἶναι βέβαιο ὅτι ἔχουμε ὑπερβεῖ τό ὑποκριτικό μας ἐνδιαφέρον καί τήν ἐπαγγελματική μας ρουτίνα. Καί θά κατορθώσουμε τό "χάσμα τῶν γενεῶν", πού ἀνέφερα προηγουμένως, νά τό καλύψουμε. "Ενας σύγχροος θεολόγος τῆς 'Ορθόδοξης 'Εκκλησίας λέγει: "Τό νά μήν ἀναγνωρίζουμε τά λάθη μας εἶναι τό μεγαλύτερο ἐμπόδιο γιά τήν προσωπική μας καταξίωση. "Εχουμε χρέος - συνεχίζει - νά μιλᾶμε ἐνσυνείδητα καί ἀνυπόκριτα γιά τίς παραλείψεις καί τά λάθη μας."

Έπομένως, εἶναι ἀνάγκη νά ἀντιληφθοῦμε ἄπαντες, ὅτι ἀφήσαμε πίσω τήν παλαιά ἐποχή καί ἀνοίξαμε τή νέα χιλιετία καί ὀφείλουμε νά ἐργασθοῦμε σ' αὐτή τή νέα φάση τῆς 'Ιστορίας καί νά πάρουμε γενναῖες καί θαρραλέες ἀποφάσεις μέ σοβαρότητα καί ὑπευθυνότητα.

Σήμερα πού ἀνοίχθηκε αὐτή ἡ συζήτηση γιά ὀργανωμένη δραστηριοποίηση τῆς τοπικῆς μας Ἐκκλησίας στό χῶρο τῆς νεότητας καί τῶν προβλημάτων της, πρέπει, νομίζω, νά ἀποφασίσουμε ὅλοι μας, ὅτι θά εἴμαστε ἔντιμοι καί ξεκάθαροι ἀπέναντι στούς νέους καί τή ζωή τους καί ὅτι θά τούς προσκαλέσουμε καί θά τούς προκαλέσουμε ταυτόχρονα σ' ἔνα διάλογο, πού θά μιλήσουμε γιά τό ἡθος, τό ὕφος καί τήν εὐθύνη τους ἀπέναντι τῆς κοινωνίας καί τοῦ μέλλοντος. Καί νά γνωρίζουμε ὅτι οἱ νέοι ζητοῦν τό γνήσιο, τό ἀληθινό καί τό αὐθεντικό, παρά τήν ἀντίθετη εἰκόνα πού δείχνουν σέ κάποιες περιπτώσεις. 'Ο ἀνυπόκριτος νεανικός τους ἐνθουσιασμός μᾶς φανερώνει ὅτι θρίσκονται σέ

μιά διαρκή ἀναζήτηση καί ὅτι ἀπεχθάνονται κάθε σκοπιμότητα καί ὑποκρισία.

Στόν νέο αἰῶνα πού ἀνέτειλε, στή νέα χιλιετία πού ήδη διανύουμε, ό πλανήτης μας βιώνει κοσμοϊστορικές άλλαγές. Ο 20ός αίωνας, δ αίωνας τῶν μεταβολῶν, τῶν ἀνακατατάξεων καί τῆς τεχνολονικής ἐπανάστασης, ἔδωσε τή θέση του στόν αἰῶνα τῆς πληροφορίας. Ὁ ἄνθρωπος καί ἰδιαίτερα οἱ νέοι μας βρίσκονται ἀπέναντι σέ ἐρωτήματα πού ἀπαιτοῦν σύγχρονες ἀπαντήσεις. ή μᾶλλον, γιά νά ἀκριβολονῶ, τά παλιά καί ὑπαρκτά προβλήματα ζητοῦν σύγχρονες ἀπαντήσεις. Εἶναι - λοιπόν - χρέος μας νά ἀναλάβουμε ρόλο. Καί ἡ ᾿Ορθόδοξη Έκκλησία ἔχει ρόλο, τόν ὁποῖον ἀνιχνεύουμε σήμερα. Ἡ Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία καί μάλιστα ἐμεῖς τῆς διασπορᾶς καλούμαστε νά πρωταγωνιστήσουμε χρησιμοποιῶντας ὅλα τά "ὅπλα" καί τά μέσα τῆς νέας έποχῆς. 'Οφείλουμε νά μιλήσουμε στούς νέους καί στό λαό μας τή γλῶσσα τοῦ 21ου αἰῶνα. Ὁφείλουμε νά ἀγκαλιάσουμε τό σύγχρονο ἄνθρωπο καί τούς νέους μας καί νά τούς δώσουμε ἀπαντήσεις στά καθημερινά του προβλήματα. 'Οφείλουμε, ώς ἡ "Μία, Αγία, Καθολική καί 'Αποστολική 'Εκκλησία", νά πραγματοποιήσουμε έξάπαντος τήν ἀποστολή μας.

Τό ἐρώτημα εἶναι : "Αν ἐμεῖς, ὡς ἀγωνιοῦσα Ἐκκλησία, ἔχουμε πράγματι τή θέληση καί τήν στερεή ἀπόφαση νά βοηθήσουμε καί νά συμπαρασταθοῦμε ἀποτελεσματικά καί τελεσφόρα στούς νέους μας, στό ξεκίνημα τῆς νέας ἐποχῆς, τῆς νέας χιλιετίας, μέ ἀγάπη καί κατανόηση, ἤ ἄν θά ἐξακολουθήσουμε, μαζί μέ τήν ὑπόλοιπη κοινωνία, νά τούς προκαλοῦμε καί νά τούς σκανδαλίζουμε. Προσδοκῶ τό πρῶτο καί ἀποστρέφομαι τό δεύτερο.

Σᾶς εὐχαριστῶ!

a a a

ΟΜΙΛΙΑ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΥ ΣΑΛΑΠΑΤΑ, ΙΕΡΑΤΙΚΏΣ ΠΡΟΙΣΤΑΜΈΝΟΥ ΤΟΥ ΙΕΡΟΎ ΝΑΟΥ ΑΓΙΟΥ ΠΑΝΤΕΛΕΉΜΩΝΟΣ HARROW & DISTRICT.

#### Ή Νεολαία και ή Ἐκκλησία

Κατ' ἀρχάς ἔχω τή συνείδηση ὅτι ἀπευθύνομαι Κοέ κληρικούς, οἱ ὁποῖοι ἔχουν πάντα στό κέντρο τοῦ ποιμαντικοῦ ἐνδιαφέροντός τους τήν Νεολαία, πού εἶναι καί τό θέμα πού μᾶς ἀπασχολεῖ στήν εἰσήγηση αὐτή. Οἱ περισσότεροι ἀπό ἐμᾶς ἔχουμε καί συγκεκριμένες ἐμπειρίες στό ἀντικείμενο αὐτό καί ὁπωσδήποτε ἔχουμε καί ἰδέες. Τό ἀποδεικνύει ἡ ἴδια

Έκ δευτέρου, νά μοῦ ἐπιτρέψετε νά ἀσχοληθῶ μόνο μέ τήν περίπτωση τῶν ἑλληνόφωνων 'Ενοριῶν, γιατί ὁ χρόνος δέν μοῦ ἐπιτρέπει νά ἀσχοληθῶ μέ τίς ἀγγλόφωνες, ἀφοῦ οὕτως ἤ ἄλλως αὐτό θά

πράξη.

ήταν ἕνα μᾶλλον διαφορετικό θέμα.

Έπιτρέψτε μου νά ἀναφέρω αὐτά πού ἤδη γίονται σήμερα, τά ὁποῖα βέβαια γίνονται γιατί ὀργανώνονται ἀπό ἐμᾶς τούς κληρικούς καί τούς ποιμένες τῶν Ἐνοριῶν μας, οἱ ὁποῖοι εἴμαστε ἄκρως εὐαισθητοποιημένοι στόν τομέα αὐτό:

#### Θεῖες Λειτουργίες στά 'Αγγλικά.

Αὐτές προγραμματίζονται μέ πολλή ἀγάπη πρός τήν Νεολαία μας καί μέ πολλές θυσίες, ἀλλά συνήθως τελοῦνται σποραδικά καί σέ ἡμέρες καί ὧρες πού δυστυχῶς δέν βολεύουν τούς Νέους, γιά τοῦτο δέν ἔχουμε ἀθρόα συμμετοχή.

#### Φεστιβάλ Νεολαίας.

Τέτοια ἔχουν ὀργανωθεῖ στό παρελθόν στό Βόρειο καί ΒΔ Λονδῖνο καί στήν Κεντρική ᾿Αγγλία. Ἡ πρωτοβουλία ἀνῆκε σέ ἐμπνευσμένους Ἱερεῖς. Εἶχαν ἐπιτυχία. Ὅμως χαρακτηρίζονται ἀπό σποραδικότητα καί ἀσυνέχεια.

#### Συνέδρια Νεολαίας.

'Οργανώνονται ἀπό τήν 'Ιερά 'Αρχιεπισκοπή. 'Αφοροῦν τούς Νέους τοῦ Λονδίνου μόνο. Σ' αὐτά φαίνεται μιά ἔντονη ἀδυναμία προσέλκυσης τῆς μεγάλης μάζας τῶν Νέων τῆς 'Ομογένειας.

#### Έπικοινωνία μέ φοιτητές.

Αὐτή κανονίζεται μέ πρωτοβουλία τῶν ἐντεταλμένων Ἱερέων-Ἐφημερίων σέ Πανεπιστήμια. Ἡ μή συστηματική ὅμως παρουσία τῆς Ἐκκλησίας στά Ἱδρύματα αὐτά δέν παρέχει τή δυνατότητα τῆς σωστῆς καί ὁλοκληρωμένης ποιμαντικῆς προσφορᾶς πρός τούς φοιτητές.

#### Έκδηλώσεις πνευματικές.

Φαίνεται πώς μερικές - ἐλάχιστες - Κοινότητες/ Ένορίες ὀργανώνουν Μελέτη 'Αγίας Γραφῆς, ἔκτακτες όμιλίες, ἤ καί ἄλλες πνευματικές ἐκδηλώσεις, μέ σκοπό τήν προσέλκυση τῆς Νεολαίας. Κι αὐτές οἱ ἐκδηλώσεις δέν ὀργανώνονται τακτικά, συνήθως δέν ὑπάρχει ὑλικοτεχνική ὑποδομή καί ὑποστήριξη, καί κάποτε τά ἄτομα πού ἀναλαμβάνουν νά καλέσουν καί νά ἡγηθοῦν τέτοιων ἐκδηλώσεων εἶναι τελείως ἀκατάλληλα.

Συμμετοχή Νέων καί Νεανίδων σέ Κοινοτικές Έπιτροπές.

Εἶναι σχεδόν ἀνύπαρκτη. Ὁ μέσος ὅρος ἡλικίας τῶν Ἐκκλ. Ἐπιτρόπων - ἀπό τήν παρατήρηση κι ὅχι ἀπό ἔρευνα - γνωρίζουμε πώς εἶναι ἀρκετά ὑψηλός. Ἐπίσης, ὅσον ἀφορᾶ τίς Βοηθητικές ᾿Αδελφότητες, ἔχω ἀκούσει μέ τά ἴδια τά αὐτιά μου, ἀπό Κυρίες Συμβουλίου, πώς δέν θέλουν νά χρησιμοποιεῖται ὁ ὅρος "καί Δεσποινίδων" στόν τίτλο τῆς ᾿Αδελφότητας, γιατί θέθαια δέν ἔχουν καμμία διάθεση νά ἔχουν στά Συμβούλιά τους καί Νεαρές κοπέλες.

Τά παραπάνω γνωρίζουμε ἀπό τήν ἐμπειρία μας πώς γίνονται σήμερα. Ύπάρχουν ὁπωσδήποτε πολλά πού θά μποροῦσαν νά γίνονται, ἀλλά γιά πολλούς καί διάφορους λόγους δέν γίνονται.

Τό σημαντικώτερο ἴσως ἀπό ἐκεῖνα πού δέν γίνονται εἶναι τό ὅτι δέν ἐρωτοῦνται οἱ Νέοι γιά τό τί ἀκριθῶς θά προτιμοῦσαν ἐκεῖνοι. Πολλές φορές

ὀργανώνουμε ἐκδηλώσεις ἐμεῖς γι' αὐτούς. Ἐνῶ τό σωστό καί δίκαιο θά ἦταν νά καλοῦνταν ἐκεῖνοι οἱ ἴδιοι νά ὀργανώσουν κάτι γιά τούς ἑαυτούς τους. Ἐμεῖς θά μπορούσαμε τότε νά καυχηθοῦμε γιά τό γεγονός ὅτι οἱ Νέοι μας συναντοῦνται σέ ἐκκλησιαστικούς καί κοινοτικούς χώρους καί διασκεδάζουν - μέσα στό Ἑλληνικό καί 'Ορθόδοξο ὕφος καί ἦθος - ἤ κάνουν διάφορες δραστηριότητες.

Τσως ἄν ἐρωτούσαμε τούς ἴδιους τούς Νέους, μέσω εἰδικοῦ ἐρωτηματολογίου, ἥ μέ ἄλλο τρόπο, ἴσως τότε νά ξεκαθάριζε λίγο τό τοπίο. Ύποψιάζομαι πώς δύο ἀπό τίς συχνότερες ἀπαντήσεις πού θά ἀκούγαμε ἀπό τούς Νέους θά ἦταν : "Θέλουμε κάτι πού νά τό καταλαβαίνουμε" "Θά προτιμούσαμε κάτι σύγχρονο καί ἐλκυστικό".

Κι ἄν τούς ζητούσαμε νά μᾶς ἐξηγήσουν τό "σύγχρονο καί ἐλκυστικό" ὑποθέτω πώς θά ἀκούγαμε λέξεις ὅπως : ἀθλητισμός, μουσική, χορός, διαδίκτυο καί ταξίδια.

"Αν θά θέλαμε τώρα νά γίνουμε λίγο πιό πρακτικοί, καί νά συζητήσουμε συγκεκριμένες καί έφαρμόσιμες ίδέες, θά εἶχα νά προτείνω τά παρακάτω: Τέλεση Θείας Λειτουργίας στ' 'Αγγλικά, κάθε Κυριακή, κάπου στό Λονδῖνο. Τακτικές συναντήσεις, ἡμερίδες καί διήμερα συνέδρια, μέ ποικίλο πρόγραμμα. Τήν ὀργάνωση νά τήν κάνουν οἱ ἴδιοι οἱ Νέοι.

Σύγκληση Κληρικολαϊκοῦ Συνεδρίου, πού θά προετοιμασθεῖ ἀπό Μικτή Κληρικολαϊκή Ἐπιτροπή. Ένα ἀπό τά κύρια θέματα νά εἶναι ἡ Νεολαία. Τό Συνέδριο νά λάβει συγκεκριμένες ἀποφάσεις γιά ἄμεση δράση, καί νά καθορίσει θεωρητικό πλαίσιο καί ὑλικοτεχνική ὑποδομή.

Σύσταση 'Ανωτάτου Πανομογενειακοῦ Συμβουλίου Νεολαίας, πού θά ἀποτελεῖται ἀπό :

- Νεολαίους (ἀπό τό Λονδῖνο καί τήν Ἐπαρχία)
- Ἐπιλεγμένους Κληρικούς
- Ἐκλεκτούς λαϊκούς.
- Διορισμός μόνιμου ἔμμισθου Ἐκτελεστικοῦ Γραμματέα τοῦ Συμβουλίου.

Σύσταση μόνιμης 'Υπηρεσίας 'Ακρόασης καί 'Επικοινωνίας Νέων.

- "Όπως οἱ "Σαμαρεῖτες"
- 24-ώρου λειτουργίας
- 'Επανδρωμένη ἀπό κατάλληλα ἄτομα, ἐπιλεγμένα ἀπό τό Α.Π.ΣΥ.Ν.

Ποιμαντική φροντίδα φοιτητῶν, ἰδιαίτερα τῶν ἐρχομένων ἀπό Ἑλλάδα καί Κύπρο :

- Διορισμός ἐντεταλμένου Ἱερέα
- Ίδρυση Γραφείου 'Υποδοχῆς καί 'Εξυπηρέτησης Φοιτητῶν, πού θά ὑπόκειται στό Α.Π.ΣΥ.Ν.

Μέ πρωτοβουλία τῶν κατά τόπους Κοινοτήτων / Ένοριῶν νά ίδρυθοῦν Internet Cafes. Πιστεύω ὅτι αὐτή θά εἶναι μιά πολύ δημοφιλής ἰδέα καί θά προσελκύσει πάρα πολλούς Νέους.

Εὔχομαι τά παραπάνω νά βοήθησαν λίγο στήν τρέχουσα συζήτηση γύρω ἀπό τό σπουδαῖο θέμα τῆς σχέσης Νεολαίας καί Ἐκκλησίας, πού ὅλους μᾶς ἐνδιαφέρει καί μᾶς ἀπασχολεῖ σοβαρά.

OMINIA ΠΡΕΣΒΥΤΕΡΟΥ ΙΩΑΝΝΗ EDMUND HOOKWAY KAI ΔΙΑΚΟΝΟΥ ΚΥΠΡΙΑΝΟΥ ΚΟΥΝΤΟΥΡΗ ΤΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΟΣ ΑΓΙΟΥ ΔΗΜΗΤΡΙΟΥ EDMONTON BOP. ΛΟΝΔΙΝΟΥ.

Ή Χριστιανική καί Κατηχητική ἐκπαίδευση καί τά προβλήματά της.

Τό πρώτο ἐρώτημα πού μοῦ ἔθεσε ἕνας ἱερέας μιᾶς ἄλλης ᾿Αρχιεπισκοπῆς, πού ζητοῦσε νά μάθει γιά τή διακονία μου στήν ἐνορία ἦταν : "Έχετε νεολαία;" Ἐπειδή, ἡ παρουσία νεολαίας σέ μιά ἐνορία εἶναι μιά ἔνδειξη ἀνάπτυξης, ζωντάνιας καί πληρότητας, γιατί ὅσο κι ἄν οἱ νέοι ἀποτελοῦν



Πρεσβύτερος Ἰωάννης Hookway

τό αύριο τῆς ἐκκλησίας, ἄλλο τόσο ἀποτελοῦν καί τό σήμερα, καί ἡ ἐκκλησία ὑποφέρει στήν ἀπουσία τους. Σήμερα, ὅταν ἡ κοινωνία ἐξασκεῖ μιά ἀντίθετη δύναμη πρός τή Χριστιανική πίστη, μιά ἐνορία μέ νεολαία

μαρτυρεῖ τήν ὕπαρξη καί τήν ἐπιτυχία τοῦ κατηχητικοῦ της ἔργου καί τοῦ ἔργου της γιά τούς νέους.

Ναί, ἔχουμε νέους ἀνθρώπους στήν ἐκκλησία, εἶναι ἡ ἀπάντησή μας, ἀλλά πολύ συχνά ἡ φωνή τῆς Ἐκκλησίας δέν τούς ἀγγίζει γιατί μποροῦν πιό εὔκολα νά συντονιστοῦν στή φωνή τοῦ κόσμου. Μπορεῖ νά εἶναι λίγοι σέ ἀριθμό κατά τή Θεία Λειτουργία ἀλλά εὐκαιριακά ἤ συχνά συμμετέχουν στήν ἐκκλησία γιά μιά βάπτιση, ἕνα γάμο ἤ ἕνα μνημόσυνο. Οἱ βουλευτές, οἱ δημοτικοί σύμβουλοι καί οἱ ἀστυνομικοί πού ἔρχονται γιά παράδειγμα στήν Ἐκκλησία τοῦ 'Αγίου Δημητρίου τό Πάσχα μένουν κυριολεκτικά ἄναυδοι μπροστά στόν ἀριθμό τῶν νέων ἀνθρώπων πού κατακλύζουν τό ναό. 'Αλλοι τόσοι ἔρχονται στήν ἐκκλησία μέσα ἀπό τό ἑλληνικό σχολεῖο. 'Επομένως, ναί ἔχουμε νεολαία, νέους πού ἀναμένουν νά φωτιστοῦν.

Αὐτό πού μᾶς λείπει σήμερα, στον "Αγιο Δημήτριο γιά παράδειγμα, εἶναι μιά δυνατή παράδοση στό κατηχητικό ἔργο. 'Αν οὶ νέοι

παραμένουν στή μεγάλη τους πλειοψηφία ἀκατήχητοι, ὁ ἱερέας τῆς ἐκκλησίας ἔχει ὑποχρέωση νά ἀναγνωρίσει καί νά ἀντιμετωπίσει τό πρόβλημα καί νά τοποθετήσει τήν ὀργάνωση τοῦ κατηχητικοῦ



Διάκονος Κυπριανός Κουντούρης

ἔργου στήν ἐπικεφαλίδα τῶν προτεραιστήτων του. Ὁχι μόνο τό κατηχητικό ἔργο πού ἀπευθύνεται στούς νέους ἤ τά παιδιά, ἀλλά τήν ὅλη χριστιανική ἐκπαίδευση τῶν γονέων ἐπίσης καί τῆς ἐνορίας γενικότερα. Πόσοι νονοί δέν βλέπουν τό Σύμβολο τῆς Πίστεως γιά πρώτη φορά ὅταν βαπτίζουν; Ἐνῶ πότε καί πόσες φορές δέν εἶναι ἱκανοί ἔστω καί νά τό διαβάσουν:

"Όταν μιλοῦμε γιά Κατήχηση καί γιά Χριστιανική Έκπαίδευση, θά πρέπει νά ἔχουμε ὑπ' ὄψιν ὅτι δέ μιλοῦμε γιά κάτι ἐπιπρόσθετο πού προσφέρουμε, κάτι ξεχωριστό ἀπό τή ζωή τῆς κοινότητας γιά νά κάνουμε "καλύτερους" τούς νέους. Γιατί ἡ ζωή στή Χριστιανική κοινότητα μᾶς κατευθύνει στήν πίστη μας καί ἡ Χριστιανική ζωή δέν διασπᾶται ἀλλά ἀποτελεῖ ταυτόχρονα διδασκαλία καί μάθηση, προσευχή καί εὐχαριστία, μαρτυρία καί διακονία.

Ό σκοπός καί οἱ στόχοι τῆς Κατήχησης καί τῆς Χριστιανικῆς ᾿Αγωγῆς δέν εἶναι ἡ ἀπόκτηση γνώσεων ἀλλά αὐτός καθ᾽ ἑαυτόν ὁ σκοπός καί ὁ στόχος τῆς ζωῆς σέ μιά Χριστιανική κοινότητα πού εἶναι ἡ δόμηση τῆς σχέσης τοῦ μέλους μέ τό σῶμα τοῦ Χριστοῦ, ὁ φωτισμός τοῦ προσώπου ἐν Χριστῶ. Ἡ Χριστιανική κατήχηση ξεκινᾶ μέ τόν ἐκκλησιασμό τοῦ βρέφους καί τό σαραντισμό, συνεχίζεται μέ τή Βάπτιση καί τό Χρῖσμα καί ὁλοκληρώνεται μέ τή συμμετοχή στή Θεία Εὐχαριστία. Δέ χρειάζεται τίποτε ἄλλο γιά τή σωτηρία.

Μ' αὐτή τήν ἔννοια, ὅλα ὅσα συζητοῦνται καί διδάσκονται μέ τήν κατήχηση ἀποτελοῦν μιά προετοιμασία γιά μιά πληρέστερη συμμετοχή στή Θεία λατρεία. Μποροῦν νά γίνουν κατανοητά μόνο στά πλαίσια τῆς ζώσας ἐμπειρίας μιᾶς Χριστιανικῆς κοινότητας μέ ἐπίκεντρο τή Θεία Λειτουργία. Ἡ κατήχηση μᾶς διδάσκει τήν ἐμπειρία τῆς ἐκκλησίας. Πρῶτα "γευόμαστε" καί μετά "βλέπουμε" γιά νά καταλάβουμε ὅτι "Χριστός ὁ Κύριος". Δέν ἦταν μέ τήν έξήγηση των γραφων πού ἄνοιξαν τά μάτια τοῦ Λουκᾶ καί τοῦ Κλεόπα γιά νά ἀναγνωρίσουν τόν νεκραναστημένο Κύριο. "Αρξάμενος ἀπό Μωϋσέως καί ἀπό πάντων τῶν προφητῶν διερμήνευεν αὐτοῖς έν πάσαις ταῖς γραφαῖς τά περί ἑαυτοῦ." 'Αλλά οἱ μαθητές, σ' όλη τήν πορεία πρός τούς 'Εμμαούς, παρέμεναν ἀνυποψίαστοι. 'Ανοίχτηκαν τά μάτια τους καί κατάλαβαν ποιός εἶναι, ἀπόκτησαν ἐπίγνωση τῆς παρουσίας του "ἐν τῆ κλάση τοῦ άρτου". Καί κατάλαβαν μετά γιατί ἔκαιγε ἡ καρδιά τους καθώς τούς μιλοῦσε στό δρόμο καί τούς έρμήνευε τίς γραφές.

'Ως κατηχητές, λοιπόν, καί ὡς δάσκαλοι τῆς Χριστιανικῆς ἀγωγῆς εἶναι ζωτικό νά θοηθήσουμε τούς κατηχούμενους (νέους, παιδιά, γονεῖς) νά ἀποκτήσουν θετικά ἐπίγνωση τῆς 'Ορθόδοξης Χριστιανικῆς τους ταυτότητας καί νά τούς καταστήσουμε κοινωνούς τοῦ θιώματος τῆς 'Έκκλησίας. Νά τούς ὁδηγήσουμε στήν ἐπίγνωση τῆς ὅλης ζωῆς πού εἶναι ἡ ζωή τῆς 'Εκκλησίας. 'Η ζωή δέν διδάσκεται παρά μόνο ἀπό τή θίωση τῆς προσωπικῆς σχέσης.

'Η μέγιστη ἀνάγκη γιά τήν ἀνάπτυξη Κατηχητικοῦ ἔργου καί Χριστιανικῆς ἐκπαίδευσης στίς ἐνορίες μας καταδεικνύεται καθημερινά: ἀπό τούς αναδόχους πού δέν έχουν ακούσει ή δέν έχουν διαβάσει ποτέ τους τό Σύμβολο τῆς Πίστεως, ἀπό τούς ἐνορίτες πού δέν ἄκουσαν ποτέ γιά έξομολόγηση (ποῦ εἶναι τά κουτιά γιά τήν έξομολόγηση; ρωτούσε κάποιος πού σύνδεσε τήν εἰκόνα τῆς ἐξομολόγησης μέ τόν τρόπο πού αὐτή γίνεται στή Ρωμαιοκαθολική ἐκκλησία), άπλούστατα ἀπό τήν ἀπουσία νέων ἀπό τίς Κυριακάτικες Λειτουργίες. Οἱ νέοι τῆς ἡλικίας τῶν 13 ώς 25, πού σπάνια βρίσκονται ανάμεσα στό έκκλησίασμα, είναι ίσως έκείνη ή όμάδα πού περισσότερο ἀπό κάθε ἄλλη ψάχνει νά βρεῖ μιά κατεύθυνση στή ζωή.

Στήν Κοινότητά μας, γιά παράδειγμα, εἶναι ύπαρκτή ή ἀνάγκη νά ἀναβαθμίσουμε τήν Χρειάζεται νά έκπαίδευση. κατηχητική προσελκύσουμε περισσότερα παιδιά, νά αὐξήσουμε τούς κατηχητές πού είναι σέ θέση νά διδάξουν τά μαθήματα, νά ἀναπτύξουμε ἕνα δομημένο μαθημάτων (syllabus) γιά τίς πρόγραμμα διαφορετικές ήλικίες καί ανάγκες, νά ἐπιλέξουμε καί νά ἔχουμε διαθέσιμες τίς πιό κατάλληλες πηγές, τά ψλικά, τά μέσα καί τίς δραστηριότητες γιά μιά σωστή κατήχηση, πού νά κινείται μέσα στό 'Ορθόδοξο πνεῦμα τῆς κατήχησης. Αὐτό εἶναι ζωτικό γιά τήν παρούσα γενιά τῶν παιδιῶν ἡλικίας τριῶν-τεσσάρων - 10 χρόνων. Γιά νά τά κερδίσει καί νά τά κρατήσει ή ἐκκλησία. Ἐπιβάλλεται νά τά βροῦμε αὐτά τά παιδιά, νά τά γνωρίσουμε, νά διαθέσουμε χρόνο γι' αὐτά, νά διακονήσουμε τίς ανάγκες τους, νά τά αγαπήσουμε.

"Αν οἱ ἐκκλησίες μας εἶναι ἄδειες ἀπό νέους, αὐτό σημαίνει ἐν μέρει ἀποτύχουμε στό νά τούς κατηχήσουμε. Ἡ κατήχηση καί ἡ Χριστιανική ἐκπαίδευση δέν εἶναι ἁπλᾶ ἕνα μάθημα, ὅπως εἴδαμε καί πρίν, ἀλλά ἔχει μιά εὐρύτερη ἔννοια γιατί ἀναφέρεται στήν ὅλη κίνηση νεολαίας τῆς κάθε

ἐνορίας. Ἡ ἐνοριακή ζωή θά μποροῦσε νά ἀποτελέσει ἀφ' ἑαυτῆς τήν κατηχητική της δραστηριότητα ὅπου παραδείγματος χάριν οἱ νέοι τῶν 18 χρόνων θά μποροῦσαν νά διδάσκουν τούς μικρότερους, νά διοργανώνωνται ἑορτασμοί κατά τή διάρκεια τῆς χρονιᾶς γιά νά τιμηθοῦν θρησκευτικές καί ἐθνικές γιορτές, νά διοργανώνωνται ἐξορμήσεις, θεατρικές ὁμάδες, χορωδίες, συμμετοχή στή λατρεία, κατασκηνώσεις, συλλογή χρημάτων κ.λ.π. Έχοντας μεγαλώσει καί κατηχηθεῖ μέσα ἀπό τήν ἐνορία οἱ νέοι αὐτοί μέ τή σειρά τους θά ὑπηρετήσουν τήν ἐκκλησία καί θά μεταδώσουν στά παιδιά της ὅ,τι πῆραν καί αὐτοί.

'Υπάρχουν ἀντικειμενικές δυσκολίες καί προβλήματα πού ἀντιμετωπίζονται στό κατηχητικό ἔργο. Πέρα ἀπό τό γεγονός ὅτι ἡ σημερινή κοινωνία βλέπει μέ ἀδιαφορία καί χλευασμό μιά τέτοια προσπάθεια, οἱ συνθῆκες στήν 'Αρχιεπισκοπή μας εἶναι πολύ δυσκολότερες ἀπό ὅ,τι στήν 'Ελλάδα ἤ στήν Κύπρο ὅπου τά παιδιά μεγαλώνουν σέ ἕνα περιβάλλον ὀρθόδοξο καί τουλάχιστον ὅχι ἐχθρικό.

Η χριστιανική άγωγή περνᾶ μιά κρίση σήμερα στήν ἀγγλική κοινωνία. Αὐτό ὅμως πού μπορεῖ νά λειτουργεῖ ὡς ἀδυναμία καί πρόβλημα, μπορεῖ ταυτόχρονα νά λειτουργήσει καί ὡς μηχανισμός προστασίας καί συσπείρωσης ἄν καταστήσουμε ἐπιτακτική ἀνάγκη ἐπιβίωσης τή χριστιανική ἀγωγή. Τό ώράριο βέβαια καί οἱ συνθῆκες ἐργασίας δέν ἔρχονται ἀρωγοί σέ αὐτό τό ἔργο. Τό γεγονός ὅτι τό έορτολόγιο τῆς ὀρθόδοξης ἐκκλησίας διαφέρει ἀπό τό δυτικό π.χ. Πάσχα, δυσχεραίνει ακόμα περισσότερο τά πράγματα ἀπό πλευρᾶς ὀργάνωσης καί χρόνου καί συμμετοχής στή λατρεία. 'Από πολλούς προβάλλεται ώς πρόβλημα καί ή γλῶσσα πού χρησιμοποιείται στή λατρεία. Οἱ ἀσχολίες, ἡ άδιαφορία ή καί ή ἐχθρότητα ἀπό μέρους τῶν γονιῶν είναι ἀκόμα ἕνας ἀρνητικός παράγοντας. Τέλος, ἡ ἀπουσία ὀργανωμένης προσφορᾶς τῆς ᾿Ορθόδοξης Χριστιανικής 'Αγωγής στά έλληνικά σχολεῖα περιορίζει σημαντικά τήν ἐπαφή τῶν παιδιῶν μέ τό άντικείμενο σέ εὐκαιριακές ἀναφορές.

Μπορεῖ, ὅπως εἴπαμε προηγουμένως, ἡ κατήχηση νά ἔχει αὐτή τήν πλατιά ἔννοια τῆς συμμετοχῆς στή ζωή τῆς ἐνορίας καί νά μήν εἶναι ἀπλᾶ μάθημα μέ ξερές γνώσεις, ἀλλά χρειάζεται νά ἀναπτυχθεῖ ἕνα πρόγραμμα προσφορᾶς τῆς κατήχησης καί τῆς χριστιανικῆς ἀγωγῆς γενικότερα. Γιά νά θυμηθοῦμε τά λόγια τοῦ ᾿Απ. Παύλου: "ἐγώ, ἀδελφοί, οὐκ ἠδυνήθην λαλῆσαι ὑμῖν ὡς πνευματικοῖς, ἀλλ᾽ ὡς σαρκικοῖς, ὡς νηπίοις ἐν Χριστῷ. γάλα ὑμᾶς ἐπότισα

καί οὐ βρῶμα οὕπω γάρ ἠδύνασθε...". Χρειάζεται ἐπομένως νά σκύψουμε πάνω ἀπό τό θέμα αὐτό μέ ἀγάπη, μέ φρόνηση καί σοφία καί νά προγραμματίσουμε σωστά καί σταθερά τήν πορεία μας.

Πῶς γίνεται σήμερα ἡ κατήχηση στήν 'Αρχιεπισκοπή Θυατείρων;

Διάφορες κοινότητες αντιμετωπίζουν τό θέμα μέ διαφορετικούς τρόπους καί ἀπευθύνονται σέ διάφορα ἐπίπεδα. Στό ἐπίπεδο τῶν ἐνηλίκων διοργανώνονται κύκλοι 'Αγίας Γραφῆς στά έλληνικά ή στά ἀγγλικά. Ύπάρχει ἕνα περιορισμένο κίνημα νεολαίας πού προσανατολίζεται περισσότερο στήν κοινωνικοποίηση τῶν νέων μέσα στήν έκκλησία. Στά περισσότερα έκκλησιαστικά σχολεῖα διοργανώνονται μηνιαῖοι ἐκκλησιασμοί ή μαθήματα ἀπό τούς κληρικούς πρός τά παιδιά. Σέ κάποιες Κοινότητες γίνεται κατηχητικό μάθημα κατά τή διάρκεια τῆς λατρείας, μέσα ἤ ἔξω ἀπό τό ναό. 'Αλλοῦ δηλαδή διακόπτεται ἡ λατρεία καί γίνεται μάθημα στά παιδιά μέσα στό ναό, ἐνῶ ἀλλοῦ ἀποσύρονται τά παιδιά ἀπό τή λατρεία καί διδάσκονται παραπλεύρως σέ κάποια αἴθουσα ἀπό λαϊκούς κατηχητές. Ύπάρχουν Κοινότητες ὅπου δέν γίνεται τίποτε ἀπό αὐτά γιά διάφορους λόγους πού θά μποροῦσαν νά ἀναφερθοῦν στή συζήτηση πού θά ἀκολουθήσει.

Κάθε μία ἀπό τίς δραστηριότητες πού ἀναφερθήκαμε παρουσιάζει δυνατότητες καί ἀδυναμίες.

Οἱ κύκλοι 'Αγίας Γραφῆς, γιά παράδειγμα, προσελκύουν ἕνα περιορισμένο ἀριθμό ἀτόμων, καί χωρίς τήν ὀρθή καθοδήγηση καί ἐπιστασία, μποροῦν πολύ εὕκολα νά ὁδηγηθοῦν σε εὐαγγελικά-προτεσταντικά πρότυπα, ἰδίως ὅταν οἱ κατηχητές δέν εἶναι κατάλληλα καταρτισμένοι, ὅταν τά θέματα εἶναι ἄσχετα ἤ ἀσύνδετα μέ τή λατρευτική ζωή τῆς 'Εκκλησίας καί ὅταν αὐτοί οἱ κύκλοι μελέτης γίνονται ἀποκομμένοι ἀπό τό λειτουργικό σῶμα, χωρίς οἱ μετέχουτες στούς κύκλους νά μετέχουν καί στά δρώμενα τῆς ἐνορίας.

Οἱ μηνιαῖοι ἐκκλησιασμοί κατά τή λειτουργία τῶν ἑλληνικῶν σχολείων ἀποτελοῦν ἕνα ἄριστο ἐργαλεῖο γιά τό κατηχητικό ἔργο καί τή χριστιανική ἀγωγή τῶν παιδιῶν μέσα ἀπό τή λατρεία. 'Ο ὑπεύθυνος κληρικός μέ τούς συνεργάτες του μποροῦν στίς παιδικές λειτουργίες νά διακόπτουν καί νά ἐξηγοῦν στά παιδιά τά διάφορα μέρη τῆς Θείας Λειτουργίας, τούς συμβολισμούς πού ἔχουν

τά λατρευτικά σκεύη, τά μέρη τοῦ Ναοῦ, τήν άγιογραφία κλπ. Παράλληλα, τά παιδιά μποροῦν νά μάθουν νά ψάλλουν ἁπλούς ὕμνους, τό "κύριε ἐλέησον", τόν τρισάγιο ὕμνο κλπ. Μαθαίνουν ἔτσι νά βιώνουν λειτουργικά τή συμμετοχή στή λατρεία.

Στήν "κλάση τοῦ ἄρτου", δηλαδή στή Θεία Λειτουργία, ὅλοι οἱ μετέχοντες, ἐπίσκοπος, ἱερεῖς, διάκονοι, ψάλτες, παπαδάκια, λαός εἶναι χριστιανοί κατηχητές. Μέ τόν τρόπο πού ὁ καθένας στέκεται, προσέχει, συμπεριφέρεται, γενικά μέ τόν τρόπο πού ό καθένας μετέχει, ή σωματική έμπειρία τῆς ἐκκλησίας αναβαθμίζεται ή υποβαθμίζεται. Διδάσκουμε στό κατηχητικό μάθημα ὅτι ἡ Θεία Λειτουργία εἶναι μιά ἀπεικόνιση τῆς οὐράνιας βασιλείας τοῦ Θεοῦ, ὅπου ὁ καθένας ἀναγνωρίζει τήν ταυτότητά του ώς μέλος τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ. Διδάσκουμε ὅτι ἡ Θεία Λειτουργία ἀλλάζει καί μεταμορφώνει τή ζωή μας. ή ἐπιτυχία μας στή διδασκαλία αὐτῶν τῶν θεμάτων ἐξαρτᾶται σέ πολύ μεγάλο βαθμό ἀπό τήν προσπάθεια συμμετοχής τοῦ ἐκκλησιάσματος στή λατρεία. "Οσο καλές καί ἄν εἶναι οί προθέσεις μας, χρειάζεται μέσω τῆς λατρείας νά εἴμαστε σέ θέση νά προγευόμασε τή βασιλεία τῶν οὐρανῶν.

Αὐτή καθ' ἑαυτή ἡ πράξη τῆς κατήχησης εἶναι μιά άνιδιοτελής διακονία άγάπης πρός τήν ἐκκλησία έμπνευσμένη ἀπό τή θυσία τοῦ Χριστοῦ. 'Ως τέτοια, ή κατήγηση ἀποτελεῖ προέκταση τῆς Θείας Λειτουργίας. ή δλη στάση καί προσέγγιση τῶν κατηχητῶν, πού μέ ἀγάπη διδάσκουν, ἀνατρέφουν καί θυσιάζονται γιά τή νεότερη γενιά ἀποτελεῖ μία ἔμπνευση γιά τούς κατηχούμενους καί ἕνα παράδειγμα βίωσης τῆς λειτουργικῆς ζωῆς. Γιατί οὐσιατικά πρέπει νά μεταδίδουμε στά παιδιά στό κατηχητικό μάθημα ὅτι ἡ ζωή εἶναι ἡ ζωή στήν Έκκλησία, ή όλη ζωή πού πρέπει νά εἶναι άγιασμένη. ή ζωή στήν Έκκλησία χρωματίζει καί μεταμορφώνει όλη τή ζωή. "Αν αὐτό ἀληθεύει, τό κατηχητικό δέν εἶναι ἁπλᾶ ἕνα μάθημα, ἀλλά εἶναι μέρος μιᾶς κίνησης.

Εἶναι μέρος μιᾶς εὐρύτερης μαρτυρίας καί διακονίας μέσα στήν Ἐκκλησία ὅπου ὀργανώνονται ἔνα πλῆθος ἀπό κοινωνικές δραστηριότητες. Μέσα ἀπό τή διδασκαλία καί μέσα ἀπό ὅλη τήν κατηχητική κίνηση μετατρέπουμε σέ πράξη τήν πίστη μας, βιώνουμε τίς ἀλήθειες πού διδάσκονται στήν κατήχηση μέ τούς γύρω μας καί μέσα στήν οἰκογένεια, μέσα στήν Κοινότητα καί τήν εὐρύτερη κοινωνία.

# ΕΠΙΣΚΕΨΗ ΤΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ & Μ. ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ κ.κ. ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ ΣΤΗΝ ΙΕΡΑ ΜΗΤΡΟΠΟΛΗ ΖΙΧΝΩΝ & ΝΕΥΡΟΚΟΠΙΟΥ.

🗸 αρά καί συγκίνηση προκάλεσε ἡ εὐλογημένη Λέπίσκεψη τοῦ Σεβ. 'Αρχιεπισκόπου Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας κ.κ. Γρηγορίου στήν Ίερά Μητρόπολη Ζιχνῶν & Νευροκοπίου. Προσκεκλημένος προσωπικά ἀπό τόν θεολόγο καθηγητή κ. Δημήτριο Τσιανικλίδη γιά τούς γάμους του, ὁ ὑψηλός ἐπισκέπτης γνώρισε ἀπό κοντά τούς ίστορικούς χώρους τῆς ἀκριτικῆς Μητροπόλεως καί είχε τήν εὐκαιρία νά ἀνταλλάξει απόψεις καί συζητήσεις σέ θέματα πνευματικής καί κοινωνικής φύσεως. Τό πρωΐ τοῦ Σαββάτου, στίς 11:00 π.μ., ἐπισκέφθηκε τό χωριό Πρώτη, γενέτειρα τοῦ Ἐθνάρχου Κωνσταντίνου Καραμανλῆ. Τόν ύποδέχθηκαν ὁ Πρόεδρος τοῦ Δημοτικοῦ Συμβουλίου τοῦ Δήμου Πρωτέων κ. Παπαγγέλου Βασίλειος καί ή κα Κοντογιάννη Μαρία, Δημοτική Σύμβουλος, βοηθός Δημάρχου, ή δποία προσέφερε άνθοδέσμη, ώς ἐκπρόσωποι τοῦ ἀπουσιάζοντα Δημάρχου Πρωτέων κ. Τσιουτσιούλη Βασιλείου γιά ύπηρεσιακούς λόγους στήν 'Αθήνα.

Στή συνέχεια ἐπισκέφθηκε τό Μουσεῖο - Οἰκία τοῦ Ἐθνάρχου Κωνσταντίνου Καραμανλῆ, ὅπου εἶχε τήν εὐκαιρία νά γνωρίσει ἀπό κοντά ἄγνωστες πτυχές τῆς ζωῆς τοῦ μεγάλου πολιτικοῦ ἀνδρός, τοῦ ἀναμορφωτῆ τῆς νεωτέρας πολιτικῆς ἱστορίας τῆς Έλλάδος. 'Ακολούθως μετέβη στήν Ι. Μονή Πρώτης, őпоu 'Αναλήψεως Σωτῆρος ἐπεφυλάχθη πανηγυρική ὑποδοχή. Τόν ὑποδέχθηκε μέ συγκίνηση καί χαρά ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Ζιχνῶν Νευροκοπίου κ.κ. Σπυρίδων καί ἡ Οσιολογιωτάτη Καθηγουμένη Μοναχή 'Ανυσία μετά τῆς συνοδείας Αὐτῆς. Πρός τιμήν τῆς εὐλογημένης ἐπισκέψεως, τελέσθηκε δοξολογία εἰς τό Καθολικόν τῆς Ι. Μονῆς 'Αναλήψεως Πρώτης, εἰς τήν ὁποίαν προεξήρχε ὁ ᾿Αρχιεπίσκοπος. Μετά τό πέρας τῆς δοξολογίας, τό λόγο ἔλαβε ὁ Μητροπολίτης Ζιχνῶν & Νευροκοπίου κ.κ. Σπυρίδων, ὁ ὁποῖος ἀφοῦ ἐξῆρε τήν προσωπικότητα



Ό Σεβ. 'Αρχιεπίσκοπος Θυατείρων & Μ. Βρετανίας κ.κ. Γρηγόριος εὐλογεῖ τούς νεόνυμφους Δημήτριο Τσιανικλίδη καί Γεωργία Γιαγμουρίδου, στόν ἰερό Μητροπολιτικό Ναό τῶν Εἰσοδείων τῆς Θεοτόκου Δράμας.

τοῦ 'Αρχιεπισκόπου γιά τό πλούσιο καί τόσο σημαντικό καί καρποφόρο ἔργο πού ἐπιτελεῖ στή Βόρεια καί Δυτική Εὐρώπη, τόνισε τήν ἀξία τῆς 'Ορθοδοξίας καί τό ρόλο πού διαδραματίζει ἡ 'Αρχιεπισκοπή Θυατείρων στήν Ένωμένη Εὐρώπη. Τό πλῆρες κείμενο τῆς ὁμιλίας τοῦ Μητροπολίτη ἔχει ὡς ἐξῆς:

"Εὐλογητός ὁ Θεός καί Πατήρ τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ὁ εὐλογήσας ἡμᾶς ἐν πάση εὐλογία πνευματικῆ" [Ἐφεσ. 1,3].

Σεβασμιώτατε "Αγιε Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας,

Μέ αἰσθήματα δοξολογίας, ἰδιαίτερης χαρᾶς καί ἐκτίμησης ἡ Ἱερά Μητρόπολη Ζιχνῶν & Νευροκοπίου ὑποδέχεται σήμερα ἔναν διακεκριμένο Ποιμενάρχη τῆς ὑρθοδοξίας, ἐσᾶς τόν Σεβασμιώτατο ᾿Αρχιεπίσκοπο Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας κ.κ. Γρηγόριο. Εὐχαριστοῦμε ὁλοψύχως διά τήν ἀδελφικήν ἐπίσκεψή Σας. Μέ πνεῦμα ἀγάπης καί ἑνότητος Σᾶς ὑποδεχόμεθα. Ὁ Θεός τῆς ᾿Αγάπης καί τῆς Σωτηρίας μᾶς ἐνώνει. Ὁ Θεάνθρωπος Κύριος εἶναι ἀνάμεσά μας: "Οὖ γάρ ἐάν ὧσι δύο ἤ τρεῖς συνηγμένοι εἰς τό ἐμόν ὄνομα, ἐκεῖ εἰμί ἐν μέσω αὐτῶν" [Ματθ. 18,20]. Τό Ζωηφόρο Πνεῦμα τῆς ᾿Αληθείας μᾶς καθοδηγεῖ στίς πνευματικές πηγές τῶν θείων ἀρετῶν καί δωρεῶν τοῦ ʿΑγίου Πνεύματος.

Πληροφορούμαστε, Σεβασμιώτατε, ἀπό τό ἔγκριτο περιοδικό τῆς Ἱερᾶς 'Αρχιεπισκοπῆς "'Ορθόδοξος Κήρυξ" διά τó έργο ἐποικοδομητικό πού προσφέρετε ώς 'Ιερᾶς Προκαθήμενος  $\tau \tilde{\eta} \varsigma$ 'Αρχιεπισκοπῆς Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας στή Βόρεια Ένωμένη Εὐρώπη καί αἰσθανόμεθα [ίδιαίτερα ύπερήφανοι. Σέ ἐποχές δύσκολες καί σέ καιρούς χαλεπούς δίδετε τήν ἱεραποστολική μαρτυρία τῆς πίστεως πρός δόξαν τοῦ Θεοῦ καί τῆς Ἐκκλησίας.

Εἴμαστε γνῶστες τοῦ ἀνορθωτικοῦ πνευματικοῦ ἔργου πού ἐπιτελεῖτε στή χώρα τῆς Μεγάλης Βρετανίας. Διαπιστώνουμε ὅτι χάρη στίς προσπάθειές Σας, τήν ἀποφασιστικότητά Σας, τήν ἐργατικότητά Σας, τήν μεθοδικότητά Σας πού σᾶς χαρακτηρίζει, ὅλες οἱ Ἑλληνικές Παροικίες τῆς Ἱερᾶς ᾿Αρχιεπισκοπῆς Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας εἶναι πιστές στὰ ἱδανικά τῆς ὑρθοδοξίας καί τοῦ Ἑλληνισμοῦ. Καλλιεργοῦνται τὰ ἱερά Γράμματα καί διδάσκεται ἡ Ἑλληνική γλῶσσα μέ ἰδιαίτερο ζῆλο. Εἶστε ὁ πρεσθευτής καί μάρτυρας τῆς ὑρθοδοξίας καί τοῦ Ἑλληνισμοῦ στήν Εὐρώπη. Μᾶς χαροποιεῖ τό γεγονός ὅτι οἱ στόχοι καί τὰ ὁράματά Σας φανερώνουν ἕνα πλούσιο πνευματικό κόσμο.

Μέ τίς σκέψεις αὐτές Σᾶς καλωσορίζω καί Σᾶς παρακαλῶ νά δεχθεῖτε ἕνα μικρό ἀναμνηστικό δῶρο πού θά σᾶς θυμίζει τήν ἐπίσκεψή σας αὐτή, σέ ἔνδειξη τιμῆς καί σεβασμοῦ στό πρόσωπο καί στό ἔργο Σας. Καλῶς ἤρθατε. Πολλά τά ἔτη Σας, ἅγιε ἀδελφέ καί συλλειτουργέ.

δμίλησε 'Οσιολογιωτάτη 'Ακολούθως ή Καθηγουμένη Μοναχή 'Ανυσία, ή ὁποία ἐξέφρασε τή χαρά δλοκλήρου τῆς ἀδελφότητος γιά τή μεγάλη τιμή πού τούς ἐπεφύλαξε ἡ θεία χάρη, ὥστε νά ύποδεχθοῦν τόν Προκαθήμενο τῆς Ἱερᾶς Αρχιεπισκοπῆς Θυατείρων & Μ. Βρετανίας. Κατόπιν προσεφέρθησαν δώρα εἰς ἀνάμνησιν τῆς εὐλογημένης ἐπισκέψεως τοῦ ᾿Αρχιεπισκόπου τόσο ἀπό τόν Σεβ. Μητροπολίτη Ζιχνῶν & Νευροκοπίου όσο καί ἀπό τήν 'Οσιολογιωτάτη Καθηγουμένη. Τέλος, μέ πατρικές νουθεσίες καί λόγια ἀγάπης, ὁ Σεβ. 'Αρχιεπίσκοπος εὐχαρίστησε τόσο τόν Σεβ. Μητροπολίτη Ζιχνών & Νευροκοπίου, ὅσο καί τήν Οσιολογιωτάτη Καθηγουμένη γιά τήν τόσο συγκινητική ύποδοχή πού τοῦ ἐπεφύλαξε. Ο Σεβ. 'Αρχιεπίσκοπος, στή συνέχεια, ἀφοῦ ξεναγήθηκε στούς χώρους τῆς Μονῆς, παρεκάθησε σέ γεῦμα πού προσέφερε ή 'Οσιολογιωτάτη Καθηγουμένη, παρέχοντας καί πάλι τήν εὐκαιρία στό Σεβ. 'Αρχιεπίσκοπο νά ὁμιλήσει καταλλήλως δλόκληρη τήν ἀδελφότητα γιά τό Μοναχικό ίδεῶδες, γιά τή θυσία τοῦ Μοναχοῦ, γιά τήν ἀγάπη τοῦ Θεοῦ πρός τόν ἄνθρωπο καί νά τονίσει τόν άναμορφωτικό ρόλο τῆς 'Ορθοδοξίας σήμερα.

Τό ἀπόγευμα τοῦ Σαββάτου, 16 Ἰουνίου 2001, και ὥρα 8:00 μ.μ. ὁ Σεβ. ἸΑρχιεπίσκοπος στόν Ἱερό Μητροπολιτικό Ναό τῶν Εἰσοδίων τῆς Θεοτόκου Δράμας, συμπαραστούμενος ἀπό τόν Σεβ. Μητροπολίτη Ζιχνῶν & Νευροκοπίου κ.κ. Σπυρίδωνα, ἐτέλεσε μέ τήν καθιερωμένη βυζαντινή μεγαλοπρέπεια τό μυστήριο τοῦ Γάμου τοῦ Δημητρίου Τσιανικλίδη μετά τῆς Γεωργίας Γιαγμουρίδου, Δικηγόρου, ὅπου καί ὁμίλησε γιά τήν ἱερότητα τοῦ μυστηρίου, τό ρόλο τῶν συζύγων, καθώς καί γιά τήν ἀξία τοῦ θεσμοῦ τῆς οἰκογένειας. Κουμπάρος τῶν νεονύμφων εἶναι ὁ Κυριάκος Μπαμπασίδης, Δικηγόρος, ἀπό τήν Κομοτηνή.

Τήν Κυριακή τό πρωϊ στίς 17 'Ιουνίου 2001, στίς 8:00 π.μ., στόν Ἱερό Μητροπολιτικό Ναό Ἡγίου Δημητρίου Κάτω Νευροκοπίου προεξήρχε τῆς 'Αρχιερατικής Θείας Λειτουργίας ó Σεβ. 'Αρχιεπίσκοπος, συλλειτουργοῦντος τοῦ Σεβ. Μητροπολίτου Ζιχνῶν & Νευροκοπίου. Μετά τό πέρας τῆς Θείας Λειτουργίας ὁ Σεβ. 'Αρχιεπίσκοπος, άφοῦ εὐχαρίστησε τόν Σεβ. Μητροπολίτη γιά τήν έγκάρδια καί άδελφική ύποδοχή πού τοῦ ἐπεφύλαξε, τοῦ ἀπένειμε τόν Χρυσό Σταυρό τῆς Ι. Αρχιεπισκοπής Θυατείρων & Μ. Βρετανίας σέ ἔνδειξη τιμῆς καί σεβασμοῦ γιά τή σύνολη προσφορά του στήν Ἐκκλησία. Τήν ἀρχιερατική Θεία Λειτουργία παρακολούθησαν οἱ τοπικές ἀρχές τοῦ τόπου καί πληθος κόσμου. 'Ακολούθως, δ Αρχιεπίσκοπος ἐπισκέφθηκε τά ὀΟχυρά τοῦ Λίσσε καί τό Μουσεῖο. Στά 'Οχυρά τόν ὑποδέχθηκε ὁ Διοικητής τοῦ 518 Τ.Π. κ. Καραγιάννης Γεώργιος, 'Αντισυνταγματάρχης, καί ὁ 'Ανθυ/γός Γιαρίμπαμπας, οἱ ὁποῖοι καί ξενάγησαν τόν Αρχιεπίσκοπο, ὥστε νά γνωρίσει ἀπό κοντά τήν κατασκευή τῶν ὀΟχυρῶν καί νά θαυμάσει τήν ἀνδρεία τῶν Ἑλλήνων ἡρώων τοῦ 1941. Τό μεσημέρι παρεκάθησε σέ γεῦμα πού προσέφερε ὁ Έπαρχος Κάτω Νευροκοπίου κ. Σιδηρόπουλος

Δημήτριος. 'Ακόμη, παρευρέθηκαν δ & Νευροκοπίου, Ζιχνῶν Μητροπολίτης Επίτροπος Κάτω Νευροκοπίου Αρχιερατικός Πρωτοπρεσβύτερος Απόστολος Σαπουνίδης, δ Διοικητής τοῦ 518 Τ.Π. κ. Καραγιάννης Γεώργιος, δ Διευθυντής τοῦ Γραφείου Τύπου καί Παιδείας τῆς 'Ιερᾶς 'Αρχιεπισκοπῆς Θυατείρων & Μ. Βρετανίας κ. Μεττῆς, (ὁ ὁποῖος συνόδευε Χάρης Αρχιεπίσκοπο), ὁ καθηγητής τῆς Θεολογικῆς Σχολῆς τοῦ Α.Π.Θ. κ. Κρικώνης Χρῆστος μέ τή σύζυγό του Μαίρη, ὁ καθηγητής τῆς Θεολογικῆς Σχολῆς τοῦ Α.Π.Θ. κ. Τσίγκος Βασίλειος μέ τή σύζυγό του Μαρία, ὁ θεολόγος καθηγητής κ. Τσιανικλίδης Δημήτριος μέ τή σύζυγό του Γεωργία Τσιανικλίδου, ή σύζυγος τοῦ Ἐπάρχου Κάτω Νευροκοπίου κα. Νόπη Σιδηροπούλου, ή πρεσβυτέρα Πολυχρονία Σαπουνίδου κ.ἄ. Ἐπίσης τό ἀπόγευμα τῆς Κυριακῆς, 17 'Ιουνίου 2001, ὁ 'Αρχιεπίσκοπος συνοδευόμενος ἀπό τόν Σεβ. Μητροπολίτη Δράμας κ.κ. Διονύσιο, ἐπισκέφθηκε τίς Ἱερές Μονές 'Αναλήψεως Σωτῆρος Πρώτης καί Εἰκοσιφοινίσσης τῆς Ι. Μητροπόλεως Δράμας, ὅπου εἶχε τήν εὐκαιρία νά ξεναγηθεῖ ἀπό τόν Σεβ. Μητροπολίτη Δράμας κ. Διονύσιο, νά γνωρίσει τίς πνευματικές καί κοινωνικές δραστηριότητες τῶν παραπάνω Μονῶν καί νά τοῦ προσφερθοῦν δῶρα, ὡς ἔκφραση ἀγάπης καί σεβασμοῦ.

Τή Δευτέρα τό πρωΐ, 18 'Ιουνίου 2001, ἐπισκέφθηκε τόν 'Ιερό Ναό 'Αγίου Γρηγορίου Ν. Καρβάλης, ὅπου καί προσκύνησε τό σκήνωμα τοῦ 'Αγίου Γρηγορίου. 'Επίσης γνώρισε ἀπό κοντά τόν ἱστορικό χῶρο τῶν Φιλίππων. Μέ τή βοήθεια τῆς κας. Γιούνη Βιβῆς, ἀρχαιολόγου τοῦ Μουσείου Φιλίππων, ξεναγήθηκε στήν ἀρχαία ἀγορά τῶν Φιλίππων, στή φυλακή τοῦ 'Αποστ. Παύλου καί στό ἀρχαῖο θέατρο. Τέλος, ἐπισκέφθηκε τήν 'Ιερά Μονή τοῦ 'Αγίου Σίλα στήν Καβάλα, γνωρίζοντας ἀπό κοντά τόν τόπο τῆς ἐλεύσεως τοῦ 'Απ. Σίλα.

Τό μεσημέρι τῆς Δευτέρας, 18 'Ιουνίου 2001, ἀνεχώρησε γιά Θεσσαλονίκη, γιά νά ἐπιστρέψει ἀεροπορικῶς στό Λονδῖνο.



'Ο Σεβ. 'Αρχιεπίσκοπος Θυατείρων & Μ. Βρετανίας κ.κ. Γρηγόριος μέ τήν 'Αδελφότητα τῆς 'Ιερᾶς Μονῆς 'Αναλήψεως Πρώτης. Διακρίνονται ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Σηχνῶν & Νευροκοπίου κ.κ. Σπυρίδων, ὁ κ. Χάρης Μεττῆς. Καθηγητής-Διευθυντής τοῦ Γραφείου Τύπου και Παιδείας τῆς 'Ιερᾶς 'Αρχιεπισκοπῆς Θυατείρων & Μ. Βρετανίας και ὁ Διάκονος Παντελεήμων τῆς Ι. Μητροπόλεως Ζηχνῶν & Νευροκοπίου.

## MEETING OF THE CLERGY OF THE ARCHDIOCESE

On Tuesday, 5th June 2001.

### PATRIARCHAL MESSAGE

Most reverend Archbishop of Thyateira and Great Britain, and highly honoured Exarch of Western Europe, beloved brother and concelebrant of our Humility, Eminent Gregorios, grace be to your Reverence and peace from God.

With fatherly love, we greet the Gathering in the Holy Church of St. John the Baptist in London of the Sacred Clergy of the most holy Archdiocese of Thyateira and Great Britain. We heartily pray that the Lord our God will open the ears of the hearts of those participating in this Gathering to listen to the reports and the other interventions and constructive discussions for their understanding and for spiritual fruitfulness.

We give especial importance to these Gatherings of personnel in which, through excellent and detailed reports and through the participation in discussions and the exchange of queryings and the search for attainable solutions of the problems that concern the sacred Clergy, knowledge is promoted and pastoral activities are coordinated for the service of the Church and the more effectual confrontation of each of the points that have emerged. This becomes even more essential and useful in the case of your Sacred Archdiocese, which maintains the witness of the Orthodox Church in the midst of this great country and of a people who believe differently in matters of faith.

We therefore bless you all, praying for good success in your Gathering and the illumination of the Holy Spirit, and bestowing our fatherly and Patriarchal blessing.

1st June 2001

Vartholomaios of Constantinople, your beloved brother in Christ

dodo

## A RÉSUMÉ OF THE ADDRESS GIVEN BY ARCHBISHOP GREGORIOS OF THYATEIRA & GREAT BRITAIN

The Archbishop began by greeting the delegates and warmly welcoming them to the annual meeting of the Clergy of the Archdiocese of Thyateira and Great Britain.

He then proceeded to draw attention to various topics and made the following statements:

I take this opportunity to remind you of some of your duties relating to our ministry in the Church. And, in this connection, I should like to mention two comments made by the Apostle Paul to his beloved disciple, Timothy.

"Do not neglect the gift that is in you, which was given to you through prophecy with the laying on of hands by the council of elders" [I Tim. 4:14] and "For this reason I remind you to rekindle the gift of God that is within you through the laying of my hands" [2 Tim 1:6].

Both these comments are always timely and, by extension, remind us of how we must be prudent, careful and continually alert so as to be able to be worthy of the high ministry, one that is truly unique, and which has been entrusted to us by the Church.

In the second comment, the Apostle uses the verb "ἀναζωπυρῶ" which can be interpreted as meaning "I put fire to, I ignite continuously and I feed it (the fire)" - this fire being the charisma of priesthood.

There is no need to repeat that the service of a clergyman has a universal dimension and that in our days it is especially important for the Church to have good servants, ones faithful to their ministry, who are well-equipped for their work, and who are diligent in their pastoral services. Our main duty as priests (and here it differs from the calling of bishops and deacons) is to regularly serve the acts of worship of the church, without necessarily expecting anybody to be there. As the late Patriarch Athenagoras used to say, "We always have with us the Friends of God - Mary the All-Holy, the martyrs and all the holy men and women who are the cloud of witnesses and who through the long centuries of Christianity have remained faithful and have given a resolute confession of their faith".

Also, I would like to remind you on this special occasion of how careful you must be in your relations with the lay-leaders (such as the Communities' chairmen, the chairpersons of the Ladies' Associations, and the members of the School Committees). Only thus will there be peace and concord within the local Community. The parish priest is above and beyond the politics which always exist in the local church.

In addition, and this is appropriate for these particular days, you must be very careful not to involve yourself in party politics, something which can sometimes be very tempting. Needless-to-say, each one of us is entitled to his personal opinions and should exercise his right to vote.

However, you should remember that in all things the priest is the epicentre of unity and concord within his Community, so he must avoid any and all trivial things which disturb a Community and which may be seen as implying that he is partisan.

In all your dealings with the Community, you should refer to the Archdiocesan Constitution. And I would remind the smaller Communities that, until such time as they grow, the Constitution does permit them to made small but

necessary alterations to it (which, however, should always be forwarded beforehand to the Archdiocese for approval).

Another aspect of your service is your regular communication with your ecclesiastical centre-namely, the Archdiocese. I hope that, by now, you have forwarded to the Archdiocesan Offices the list of the members of your Community that has been requested. You should also keep the Archdiocese up-to-date with the various activities within the parish. If you publish newsletters or bulletins, three copies of these should be forwarded to the Archdiocesan Offices as a matter of course.

In addition, and as you are aware, we publish an annual Calendar (in both large and small format), so we need your wholehearted support and co-operation in order to be able to give as complete a picture as possible of every Community. I would remind you that you should submit new and good photographs of yourselves (in rasson and wearing a kalimafki or other suitable head-covering), of your church (both inside and out) and any other photographs relating to activities within your Community.

I would also like to take this opportunity to mention the weekly sermon leaflet that is issued in Greek and English. In the first place, I want to remind those who contribute to it that their contribution should be submitted to the Offices of the Archdiocese at least six weeks in advance. In addition, I wish to remind you that the leaflet should be distributed not only to those attending the Divine Liturgy but also to those present at Baptisms, Weddings and Funerals, to the children of the Greek and Sunday Schools, as well as to any housebound or sick members of the parish. You must explain to the people that this year we are publishing sermons relating to the Apostle or Epistle reading so as to familiarise the Faithful with the Apostolic texts.

The Committee which is responsible for the leaflet is aware of the complaints that have been expressed due to the fact that the Gospel passage in not (at present) included. For this reason, we are thinking as to how this gap can be filled.

Another very important point is that of Orthodox Christian education and the catechism of our children, our youth and of every member of the Faithful entrusted or belonging to our Community.

In this context, I want to remind you of the establishment of the Ecclesiastical and Theological Seminary. You should announce the Seminary's establishment from the pulpit and ask for your people's support. Above all, I would ask for your own personal and enthusiastic support so that, in that way, your parish will follow your good example. The Archdiocese's School of Byzantine Music, which has been functioning for the past fourteen years, will be incorporated into the Seminary, which itself will have a wider function than simply training clergy. It will give special instruction to catechists and to all those people - both men and women - who would like to be involved in assisting the local Community.

Finally, I also take this opportunity to remind you once again of the establishment and functioning of St. Cyprian's

Voluntary Aided Greek Orthodox Primary School in Thornton Heath in the south London Borough of Croydon and to inform you that the number of pupils enrolled for the next school is in excess of 150. I hope that you mention this from the pulpit and appeal for the financial, prayerful and moral support of your congregation for this venture. I pray that very soon we shall have similar schools in other parts of London and elsewhere.

# THE ENGLISH-SPEAKING PARISHES AND COMMUNITIES

#### Part 1

by f. Pancratios Sanders

#### **PREAMBLE**

In order to examine the problems of the English-speaking Orthodox Communities we will need to know something about these communities and how they came into existence. There are two strands; principally those communities founded by Britons, and a much smaller group of communities originating with the Byelorussian community.

In the first category are communities that have an English/British priest and were established by English/British people in the last 30 years. They are attended by Orthodox faithful of mixed backgrounds: English/British, Greeks, Russians, Romanians, Bulgarians, Serbs etc.

In the second category are the handful of communities established in the post-World War II period by refugees from Byelorussia under Bishop Matthew of blessed memory which have retained some ethnic characteristics but now have many British members. Today there are four of these communities.

Within the Archdiocese there are 33 English-speaking communities including the Byelorussian parishes while the Diocese of Sourozh counts a total of 26 communities and the Antiochian Deanery around eleven communities It may be noted that the Russian Exile Church adds a further five to this number. Excluding the Russian Exile communities this gives a total of 70 distinct congregations scattered very unevenly across the British Isles.

The 33 English-speaking communities of our Achdiocese comprise 13 locations that offer a weekly Liturgy, a further 15 with a fortnightly or monthly celebration and five offering an 'occasional' celebration including two in Ireland. The Diocese of Sourozh maintains five locations offering a Weekly celebration, a further twelve with a fortnightly or mothly celebration and nine where the liturgy is celebrated infrequently. The Antiochian Deanery has seven parishes with a weekly liturgy and a further four with moderately frequent activity. It should be noted that the 'occasional' acts of worship are just that and may be no more than an annual visitation by a priest from the other end of the country.

The 33 English speaking communities of our Archdiocese are served by 21 priests and one deacon.

Within Sourozh, their 26 places of worship are served by 14 priests and nine deacons and the eleven Antiochian communities are served by ten priests and three deacons. The Russian Exile community has six priests and a deacon.

Where a regular liturgical cycle is continued (that is weekly or fortnightly) numbers attending the Divine Liturgy range from around ten to eighty though these numbers generally represent far larger communities. Placement of English speaking communities in the smaller towns and cities normally attracts worshippers from a far larger geographical area than their Greek Language counterparts based in the major cities. Because of the distance that many have to travel they will commonly attend Divine Liturgy once a fortnight or monthly with the smaller core (perhaps between five and forty) that will be motivated to make their journey every Sunday. In Chester we have a number of faithful who travel upwards of 80 miles each week and the same is true of many other communities. With the present uneven nature of the placing of communities, the increasing price of petrol and train fares is a deciding factor in the frequency of attendance for many of our faithful.

## ESTABLISHMENT AND DEVELOPMENT OF COMMUNITIES

Communities were, in the first instance, established single-handedly by a priest (and his family) reaching out from his own base. The late Archimandrite Barnabas in establishing Chester or Father Stephen in Shrewsbury are examples of this. Inevitably the priest found himself in the position of providing everything for the Liturgy, often making several journeys to Greece for the basic equipment and himself making much else, up to, and including, portable iconstases! Some priests even had to pay the rent for premises out of their own pockets. Gradually, as the communities have grown, lay people have taken over much of the responsibility for finding premises and providing the Liturgical necessities.

Most of the present clergy had secular employment to fall back on in those early days but increasingly individual priests have found it essential to give up their outside jobs to concentrate on their ministry. This has often meant considerable hardship for both the priest and his family and Pension and National Insurance contributions have often fallen by the wayside. The never-failing generosity of parishioners and the unsung labours of many presbyteras to support their husbands and families has contributed enormously to the growth of the English Language parishes. Today some priests are supported materially by their communities and this has relieved some of the stresses endured by them.

#### THE LITURGICAL LIFE

Typically, the English Language community has a married priest who offers the Divine Liturgy at 10.00 or 10.30 a.m. The Liturgy may be preceded by Matins or the Hours, or Vespers or the Vigil is offered on Saturday evening. The Liturgy will be sung in English with some Greek and/or other languages according to the make-up of

the congregation. Several translations are used though many now use the Archdiocesan texts. A variety of differing styles of musical setting are presently used. Almost invariably some form of Agape will follow the Liturgy ranging from tea and biscuits to parish luncheons.

Weekday services tend to be poorly attended when they are provided, simply because of the scattered nature of the communities.

It cannot be said that there is any 'norm' within the English speaking parishes as yet; each community is unique and still developing an appropriate pattern and style of worship according to its own circumstances.

#### **COMMUNITY MEMBERSHIP AND ACTIVITIES**

Although the core of the English speaking communities are British 'converts' - and I put that word in inverted commas since we are all, in truth, converts - fully half the membership will be from different ethnic backgrounds - Greeks, Russians, Romanians principally, with a scattering of other nationalities. An increasing number of Greeks who attend English Language services find their faith again through the medium of English - they are now 2<sup>nd</sup>, 3<sup>rd</sup>, and 4<sup>th</sup> generation and to all intents and purposes culturally British. They rediscover the glory of the Divine Liturgy (and the other Sacraments) and the faith of their parents and grandparents at last becomes comprehensible. As I recently heard it said: "If you want Greeks to learn Greek, serve the Liturgy in English!"

In the general population there is an increasing interest in Orthodox Christianity and a growing number of Britons see our rock-like faith as a stable platform in a shifting and uncertain 'sea of faith' and faithlessness. It is the unchanging nature of our faith which has led many to knock on our doors and seek to become Orthodox and it is when they encounter the services in English that they realise that it is possible for them to become faithful Orthodox Christians.

Those who seek out the Orthodox Faith form highly motivated, if perhaps intellectual, congregations, though there are many whose faith is equally strong but of a rather simpler nature. Both have contributed to the firm foundations of the English communities. First encounters with Orthodox Christianity have frequently been through the medium of books, probably the most significant title being our own Bishop Kallistos' "The Orthodox Church". Others have come to the faith through holidays to Greece and Cyprus when they have fallen in love with the beauty of the worship of our Church.

Pilgrimage to the ancient holy places has been an important aspect in the growth of our communities for it has resurrected the veneration of the British saints of the one undivided church of the early centuries. I think perhaps many Orthodox immigrants are initially surprised that there are clouds of saints in Britain that have largely been forgotten by the native population. Of particular mention may be the annual pilgrimage to the Holy Well of Saint Winifride every October which is now in its 15th year. We are pleased to report that our Archbishop and other bishops

have led this wonderful day through the years.

Within the communities most now offer continuing catechesis and study days for both the faithful and the enquirer on all aspects of the faith. In the larger communities, Sunday Schools and youth activities are beginning to feature as the number of families grows.

# Part 2 by Oeconomos Stephen Maxfield.

#### Part II: Problems.

We identify six significant problems within the English speaking communities. Some of these will be problems for Greek communities as well, though some may not.

#### 1) Isolation.

English communities tend to serve the smaller towns and cities but our communities are scattered across the country. This leads to poor or non-existent communication between communities, different priests and their people. This is an especial problem for the priests who lack regular contacts with their fellow clergy.

#### 2) Inexperience.

Setting up Orthodox communities in England has not been attempted since at least the eleventh century, in rather different circumstances! We have had to learn as we go along and many of the lessons have been through our mistakes.

#### 3) Education.

A convert priest not only has to learn absolutely from scratch about the Orthodox Church but he also has to learn what a priest has to do and what is expected of him. Those who have been clergy in a different Church, before becoming Orthodox, have found that they have had to unlearn a great deal as well. An Orthodox priest is not the same as an Anglican priest. They have different roles and different things are expected of them. It is not at all easy to find out what has to be done, learned and unlearned.

There is also a shortage of basic educational material for the laity of a practical rather than theoretical nature. There are some books available from America that address these things but they do not cross the Atlantic Ocean well. Often they are concerned with problems that either do not exist here or are using language that sits uncomfortably with the English mind.

#### 4) Money.

All of us Orthodox in Britain - Greek or English are running missions. It is well known that missions are seldom able to finance their activities and the English speaking communities in our Archdiocese are no exception. We are desperately short of money. Where clergy are paid they are dependant on State benefit to supplement their salaries and it is virtually impossible to find the money to buy adequate plant - churches, chuch

halls, houses etc. As a result many if not most communities make do with out of town facilities like disused cemetery chapels which are often unsympathetic to our goals.

Priests are often travelling long distances to service small communities and these communities may not be able to pay proper expenses. Yet these communities have the potential to develop into big parishes in the future, a potential that is frequently realised. It is partly because of these financial difficulties that we are faced with a shortage of clergy.

#### 5) Lack of a 'master plan'.

The nature of the Orthodox Community in the widest sense is developing very rapidly in this country. I would identify the following trends.

- a) Greek families, when they become sufficiently affluent, are leaving their roots in the big cities and are moving out to the provinces where they may enjoy a better standard of living. They may retain links with their mother parish but often they do not.
- b) Educated Greeks are coming to this country from Greece and taking up well paid and responsible post in the provinces. They often have no link whatever with any church in this country.
- c) British people for a wide range of reasons are increasingly desiring to become Orthodox. This is given a significant impetus when they are able to hear the services in their own language.
- d) Ethnic Orthodox (Greek, Russian, Serbian etc.), in the second, third and fourth generation lose their ties with their origins and become British with English as their first language. They even change their names so that Costas becomes 'Chris', Stylianos becomes 'Stephen' and so on. When they attend church services these become increasingly incomprehensible to them, even if they know Greek it is not the ancient Greek of the services. At every single marriage or baptism that I have served for a Greek family I have been told by at least one person (and often many) that this was the first time that they had understood the service and that they had not realised how much they had missed.

If these problems are to be addressed there need to be far more Greek Orthodox Communities where the main language of the service is English. In our view there should be at least one in every large city and in absolutely every county town. We believe that this could be worked towards and achieved without great difficulty in the medium term.

#### 6) Growth!

And this is a happy problem! We are growing so fast that we have problems with growth! Our churches are becoming too small. Our Sunday schools are becoming too big. We have too many highly motivated and able individuals looking to serve the Church. God willing we shall learn and rejoice in solving this problem!

Pray for us!

## **BOOK REVIEWS**

Freedom Bells by Alexander Cherney. A Square One Publication, 2000, xvi+331 pp. [ISBN 1 899955 46 1]

Without doubt, this is one of the most significant and moving autobiographies by a member of the Orthodox Church to be published in recent years. Father Alexander is a Protopresbyter of the Archdiocese of Thyateira and Great Britain and Dean of the Latvian Orthodox Church Abroad: and his book recounts the events of his long life he is almost ninety years of age, having been born in 1914. It covers his early life in Latvia and Siberia, the occupation of his beloved homeland of 'Amberland' by Soviet Forces, his arrest and imprisonment, his being sentenced to death, his subsequent escape from prison, the Soviet withdrawal from Latvia and its occupation by Nazi Forces, a further (brief) arrest, his reaching Germany and finding work there, his getting to know Helen (whom he eventually married), and then, eventually, his arrival in Great Britain and his ordination to the priesthood. Much of the book is set against the background of the dramatic events of the twentieth century, some of which are vividly described by someone who was, in fact, an eye-witness of them.

Archbishop Gregorios, who ordained Father Alexander to the priesthood in 1972, has contributed the Prologue to the book, and in it he notes how Father Alexander "has led a long and not always happy life. He has experienced trials and tribulations that very few of us are called upon to think about - let alone endure. Even in his darkest moments the flame of his Faith and his deep and sincere patriotism has not been extinguished"; and, in recommending the autobiography, he hopes that it "will reach many beyond the Latvian Orthodox Community since it serves as an example to us all".

This is a wonderful and inspiring book that cannot be too highly recommended.

Μαρία Σκομπτσόβα: Μία "διά Χριστόν σαλή" στούς μοντέρνους καιρούς (1891-1945) by Sergei Hackel. Akritas, 1998, 259 pp. [ISBN 960-328-091-7]

Expertly rendered into Modern Greek by Niki I. Tsironi, this book represents a translation of Archpriest Sergei Hackel's "Pearl of Great Price: The Life of Mother Maria Skobtsova, Martyr of Ravensbrück". However, this is not the 1965 text through which many in the English-speaking world became aware of the life and witness of Mother Maria but the revised and expanded version that was published by St. Vladimir's Seminary, which itself was based on Fr. Sergei's Russian-language text "Mat' Mariia (1981-1945)" that was published in Paris in 1980.

This text draws on family and other papers (some of which were not available to the author in 1965) and traces Mother Maria's life from Russia to the Russian Diaspora, and then as both an intellectual and a nun (who, during the German Occupation of France, assisted the Jews and also became a member of the French Resistance). It concludes with her death in the Ravensbrück Concentration Camp on 31st March 1945. A supplement includes a number of family photographs, which depict not only Mother Maria and her courageous mother, Sophia, but also her son Yura and her chaplain, Father Dimitri Klepinin (both of whom were also to die in a concentration camp).

Much of Mother Maria's life can be referred to as heroic and that it possesses a relevance for today is shown by the growing interest in both her and her companions. Characteristic of Father Dimitri (for example) is how, when he was arrested, he was promised his freedom on condition that he would stop helping Jews. Lifting up his priestly cross to his interrogator, he asked him if he knew the Jew depicted on it. The reply was delivered in the form of a hearty slap across the face.

Father Sergei is a priest of the Metropolis of Sourozh and it is fitting that the book's Prologue should be by Metropolitan Antony (Bloom). The Greek translation is prefaced by Professor Marios Begzos of the University of Athens.

The Wedding Present: Riches of Spiritual Wisdom for Life's Journey by Margaret Long. Gracewing, 1999, xvi+191 pp. [ISBN 1 85244 6626 1].

This book began as a response to a request by Konstantia Pateras that the author put some words from the Scriptures and from the Fathers into a notebook which could be given her as a wedding present - hence the first part of the title. Although in its present, expanded, form it could perhaps be glibly described as being simply a selection of extracts from the treasury of the world's spirituality, it possesses an exciting quality in that so many of the (for the most-part brief) passages that have been selected speak directly to the heart. Here the reader will find quotations from Scripture and the Services of the Church, from the Fathers and from a number of the betterknown Orthodox writers (together with some of other persuasions). Here are to be found extracts from the writings of twentieth century authors such as the present Oecumenical Patriarch (Vartholomaeos I), Metropolitan Antony of Sourozh, Bishop Kallistos of Diokleia, Bishop Basil of Sergievo, Archimandrite Sophrony (Sakharov), Archimandrite Barnabas (Burton), Archimandrite Lev (Gillet), Philip Sherrard and William Barlow, as well as some beautiful-crafted reflections by Margaret Long herself. All the passages chosen have something to contribute to "life's journey".

In his Foreword, Archbishop Gregorios remarks how this is a book (which he refers to as 'a labour of love') "whose paragraphs are to be slowly savoured. In the rich bouquet of extracts collected here, one feels the presence of God pervading the environment. In the quietness and privacy of one's room, the Triune God draws near, not on 'a mere social call' but in the fullness of Divinity". In his Introduction, Sir John Tavener (the compiler's sponsor on the occasion of her reception into the Orthodox Faith in 1986 and one of those whose writings are quoted in the book) notes how Margaret Long "takes the words of the Fathers, and then 'theologizes' them, not in a 'scholastic' way, but with all the tenderness and loving care of a mother".

This is a book that can be sincerely recommended and it is to be hoped that, well-thumbed, it will find a place on the bookshelf of every Orthodox Christian home.

Deacon Meliton Oakes

## ΕΠΑΦΕΣ ΤΟΥ ΣΕΒΑΣΜΙΩΤΑΤΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ κ. ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ

#### MATOS

1. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Bruce Clarke, ὁ ᾿Αρχιμ. Νικόλαος Σεργάκης, ὁ Δρ. Γεώργιος Σκουτέρης καί ὁ Δημήτρης καί ἡ Ἰουδήθ Φαρδούλη. Τό μεσημέρι παρεκάθησε σέ γεῦμα πού τοῦ παρέθεσαν οἱ Χρῆστος

'Ιωσήφ καί 'Ανδρέας Σοφοκλέους.

2. Τέλεσε 'Αγιασμό στό Παρεκκλήσιο τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς. Στή συνέχεια τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Μάριος Ναζίρης καί οἱ Εὐάγγελος Μυτιληναῖος καί Νίκος Σαρδελῆς. Τό βράδυ παρακολούθησε διάλεξη τοῦ Καθηγητῆ τῆς 'Ιατρικῆς 'Άντη Νικολαΐδη καί τοῦ Δρος Adam Carey στό 'Ελληνικό Κέντρο Λονδίνου γιά τό πρόβλημα τῶν καρδιακῶν προσθολῶν.

3. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ `Αρχιμ. Λεόντιος Καρίκας, ὁ π. Stephen Maxfield μετά τοῦ μοναχοῦ Σιλουανοῦ (μέ τοὺς ὁποίους παρεκάθησε σέ γεῦμα), καί οἱ

Στυλιανή καί Κατερίνα Σκέντζα.

4. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Πρωτοπρ. Σωτήριος Παναγιωτόπουλος, ὁ ᾿Αρχιμ. Θεωνᾶς Μπακάλης, καί ὁ Ἰωάννης Βαφειάδης. Τό θράδυ προήδρευσε συνεδρίας τῆς Γραμματείας τοῦ Ε.Φ.Ε.Π.Ε.

5. Παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού τοῦ παρέθεσε ἡ Κατερίνα

Καλογήρου.

6. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό τὧν Δώδεκα 'Αποστόλων, Brookman's Park (Hatfield). Στή συνέχεια εὐλόγησε τούς γάμους τοῦ Χρήστου Ναδιώτη καί τῆς

'Ανδριανής Ποχάνη στόν ίδιο Ναό.

8. Τόν ἐπισκέφθηκε ἡ Ἐλπίδα Μινταροβλίτη. Στή συνέχεια τέλεσε ἐπιμνημόσυνη δέηση στό Παρεκκλήσιο τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς γιά τόν Στέλιο Ἰωάννου. Τό ἀπόγευμα παρέστη σέ συνεδρία τῶν Ἐκκλησιαστικῶν Ἡγετῶν Λονδίνου στήν οἰκία τοῦ ᾿Αγγλικανοῦ Ἐπισκόπου τοῦ Kensington. Τό βράδυ παρέστη σέ δεξίωση στήν οἰκία τοῦ Ἔλληνα Πρέσβυ ᾿Αλέξανδρου Σάνδη, μέ τήν εὐκαιρία τῆς παρουσίασης τοῦ βιβλίου τοῦ Paul Cartledge, "The Greeks".

9. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ο Καθηγητής ᾿Ανδρέας Δημητρίου, συνοδευόμενος ἀπό τούς ᾿Ανδρέα Χριστοφίδη, Μιχάλη Κακουρῆ, Γεώργιο Γεωργίου καί Σάββα Παυλίδη. Στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα μετά τοῦ Peter Whitfield. Τό ἀπόγευμα εἶχε συνάντηση μετά τῶν Νίκου Ἰακωβίδη, Γεωργίου Μούσκα καί Γεωργίου Χατζηφάνη.

10. Παρέστη στή χειροτονία, στόν Ρωμαιοκαθολικῶν Καθεδρικό Ναό Westminster, τῶν Ρωμαιοκαθολικῶν Ἐπισκόπων Arthur Roche (τῆς Rusticiana) καί George Stack (τῆς Gemelae di Numidia), οἱ ὁποῖοι θά διακονήσουν ὡς Βοηθοί Ἐπίσκοποι τοῦ Ρωμαιοκαθολικοῦ ᾿Αρχιεπισκόπου Westminster, καί στή συνέχεια παρέστη στή δεξίωση πού δόθηκε πρός τιμήν τῶν νεοχειροτονηθέντων. Τό ἀπόγευμα παρέστη, στό London Guildhall, στήν τελετή ἀπονομῆς τοῦ βραβείου Templeton πού δόθηκε στόν Canon Arthur Peacocke. Τό βράδυ παρέστη στήν παρουσίαση τοῦ βιβλίου τοῦ ᾿Ανδρέα ᾿Αζίνα "50 χρόνια σιωπῆς" πού ἔγινε στήν Κυπριακή ᾿Αδελφότητα Λονδίνου.

11. Ἐπισκέφθηκε τήν Κοινότητα Ἡγίου Γεωργίου Κingston, ὅπου καί παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ἡ Κοινότητα. Ἡργότερα τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ἡ Βαrbara Raybould μέ τήν κ. Ἡντωνία Καστελλανίδου, καί οἱ Ἡνδρέας Ἡζίνας καί Σπῦρος Κέττηρος. Τό βράδυ παρέστη στό Ἑλληνικό Κέντρο, στήν ἔκθεση ζωγραφικῆς τῆς Ρένας Σάλτη-Μιχαήλ μέ θέμα "Τά ὄνειρά μας ταξιδεύουν στό Αἰγαῖο" καί στήν παρουσίαση τοῦ ἔργου καί τῶν στόχων τοῦ Πανεπιστημίου Κύπρου, ἀπό τόν

Πρύτανή του, Καθηγητή Νικόλαο Παπαμιχαήλ.

12. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Καθηγητής Νικόλαος Παπαμιχαήλ μετά τῆς συζύγου του, Nicole, καί ἡ Ναταλία

Κανάκη.

13. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό Άγίων Κυρίλλου καί Μεθοδίου, Mansfield, καί στή συνέχεια τέλεσε Άγιασμό στό ἀναπαλαιωθέν Κοινστικό Κέντρο καί Σχολεῖο τῆς Κοινότητος, παρεκάθησε δέ σέ γεῦμα πού παρέθεσε ἡ Κοινότητα. Άργότερα τόν ἐπισκέφθηκε ἡ Έλένη Χαμπούγια.

14. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Κώστας Παπαδόπουλος. `Αργότερα παρέστη στή συνεδρία τῶν Κηδεμόνων τοῦ Ἑλληνικοῦ Κέντρου Λονδίνου καί στή συνέχεια σέ συνεδρία τῶν Προέδρων τοῦ Συμβουλίου Χριστιανῶν καί Ἰουδαίων, στό Lambeth Palace. Τό βράδυ παρέστη σέ διάλεξη τῆς Δρος Μπεττίνας Τσιγαρίδα, πού ὀργάνωσε ἡ Ἑλληνική ᾿Αρχαιολογική Ἑταιρεία Ἡνωμένου Βασιλείου, στό Ἑλληνικό Κέντρο, μέ θέμα "Τό χρυσάφι τῆς Μακεδονίας", καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού παρέθεσαν οἱ ὀργανωτές τῆς ἐκδήλωσης.

15. Προήδρευσε συνεδρίας τῶν Βοηθῶν του Ἐπισκόπων, μέ τούς ὁποίους καί παρεκάθησε σέ γεῦμα στήν ᾿Αρχιεπισκοπή. ᾿Αργότερα τόν ἐπισκέφθηκε ὁ π. Μιχαήλ Δανδουλάκης. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ Δεῖπνο στό Royal Holloway College τοῦ Πανεπιστημίου τοῦ Λονδίνου.

16. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ἐκπρόσωποι τοῦ ᾿Αδελφάτου τῆς ʿΑγίας Σοφίας Λονδίνου καί ὁ ᾿Αρχιμ-Παντελεήμων Κουλούρης, οἱ Ἐπίσκοποι Νύσσης Ἑλευθέριος καί Ναζιανζοῦ Θεοδώρητος, καί ὁ Σωτήρης Εὐριπίδου, καί ὁ Κώστας Παπαδόπουλος. Τό θράδυ παρέστη στήν τελετή ἀπονομῆς τοῦ Χρυσοῦ Μεταλλίου τοῦ Διεθνοῦς Συμβουλίου Χριστιανῶν καί Ἰουδαίων, στόν ᾿Αρχιεπίσκοπο Καντουαρίας George Carey, καί τή σύζυγό του Eileen, πού ἔγινε στό Lambeth Palace.

17. Τόν ἐπισκέφθηκαν ὁ Μητροπολίτης Λαοδικείας Ἰάκωβος καί ὁ ἸΑρχιμ. Παντελεήμων Κουλούρης, Στή συνέχεια τέλεσε τή νεκρώσιμη ἀκολουθία γιά τόν Γρηγόρη Κωμοδρόμο στόν Καθεδρικό Ναό Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου, Wood Green. Στή συνέχεια ἐπισκέφθηκε διαδοχικά στίς οἰκίες τους τήν ἀσθενοῦσα ἸΑλίκη Γιούργα καί τήν οἰκογένεια τοῦ Γρηγόρη Κωμοδρόμου. Τό βράδυ παρέστη σέ διάλεξη στό Ἑλληνικό Κέντρο Λονδίνου πού δργάνωσε ἡ Ἑλληνική Έταιρεία Λονδίνου μέ ὁμιλητή τόν Καθηγητή Βασίλη Λαμπρινουδάκη καί θέμα "Care and Preservation of our Classical Heritage by Modern Means".

18. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Νῖκος Χάρης, καί οὶ Σταῦρος Μιχαήλ, Μιχαλάκης Παστίδης καί Σταῦρος

Σολωμοῦ.

19. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Garabed Yaghsizian.

20. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό 'Αγίων Κωνσταντίνου '& 'Ελένης, Croydon, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ἡ Κοινότητα. Τό απόγευμα τέλεσε τή βάπτιση τοῦ 'Αλέξανδρου 'Ιωάννου, υἰοῦ τοῦ ζεύγους Nigel καί 'Ελένης Vickers, στόν 'Ἱερό Ναό 'Αγ. Γεωργίου, Kingston.

21. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στό Παρεκκλήσιο τῆς Αρχιεπισκοπῆς. Τό βράδυ παρέστη στήν τελετή ἀπονομῆς τοῦ βραβείου Runciman, πού ἔγινε στό Έλληνικό Κέντρο

Λονδίνου.

22. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά οἱ ᾿Ανδρούλα Θεοχαρίδου-Χατζηγεωργίου καί Μαρία Παπαλουκᾶ, ὁ Gregory Atkin, οἱ Γεώργιος Χατζηφάνης καί Χρῆστος Πεδίου, καί ὁ ᾿Αρχιμ ᾿Εφραίρ Lash.

23. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ἡ Ελένη Δρόλα, ἡ Μαρία

Νικολάου, και δ Μάριος Ναζίρης.

24. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν 'Ιερό Ναό 'Αγίων 'Αντωνίου καί 'Ιωάννου Βαπτιστοῦ, Holloway, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ή Κοινότητα. 25. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Δρ 'Ανδρέας 'Ανδρέου μετά τῆς Beverley Christy, καί τό ζεῦγος Λοῖζου Σάθβα.

26. Παρέστη στήν 36η ἐτήσια Κοινωνική Ἐκδήλωση τοῦ Καθεδρικοῦ Ναοῦ 'Αγίου Νικολάου Λονδίνου πού ἔγινε σέ

κεντρικό ξενοδοχεῖο τοῦ Λονδίνου.

27. Τέλεσε τά ἐγκαίνια τοῦ Ἱεροῦ Ναοῦ Ἡγίων Λαζάρου καί Ἡπ. Ἡνδρέου, Forest Gate, καί στή συνέχεια τή Θ. Λειτουργία στόν ἴδιο Ναό, καί ἀκολούθως παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ἡ Κοινότητα.

28. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ ᾿Αρχιμ. Ἐφραίμ Lash, ὁ Reza Sharifi, ἡ Μαρία Μητσάκα (μέ τήν ὁποία παρεκάθησε σέ γεῦμα), καί οἱ Δημήτρης καί Ἰουδήθ Φαρδούλη.

29. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Ἐπίσκοπος Ναζιανζοῦ Θεοδώρητος, οἱ Ἅγγελος καί ἀνδρέας Παναγιώτου, καί ὁ Μητροπολίτης Αἰγιαλείας καί Καλαβρύτων ἀμβρόσιος, μέ

τόν ὁποῖο παρεκάθησε σέ δεῖπνο.

30. Τόν ἐπισκέφθηκαν οἱ Χρηστάκης Ἰωσήφ καί ᾿Ανδρέας

Σοφοκλέους.

31. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Ἑλευθέριος Δημοκίδης, καί ὁ Καθηγητής Γεώργιος Μαντζακίδης μετά τῆς συζύγου του Αἰκατερίνης, συνοδευόμενοι ἀπό τόν Άρχιμ. Ζαχαρία τῆς Ἱερᾶς Μονῆς Προδρόμου, Essex.

#### ΙΟΥΝΙΟΣ

 Τέλεσε 'Αγιασμό γιά τήν πρωτομηνιά καί ἀργότερα τήν 'Επιμνημόσυνη Λειτουργία τῆς Πεντηκοστῆς ὑπέρ τῶν τεθνεώτων, στό Παρεκκλήσιο τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς.

 Τέλεσε τήν `Επιμνημόσυνη Λειτουργία τῆς Πεντηκοστῆς ὑπέρ τῶν τεθνεώτων, στό Παρεκκλήσιο τῆς

'Αρχιεπισκοπής.

3. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία τῆς ἑορτῆς τῆς Πεντηκοστῆς καί τῆς Γονυκλισίας στόν Καθεδρικό Ναό τῶν 'Αγίων Πάντων Λονδίνου. 'Αργότερα τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ 'Επίσκοπος Ναζιανζοῦ Θεοδώρητος, συνοδευόμενος ἀπό τόν Διάκονο Δημήτριο Μπαθρέλο, καί ὁ Μητροπολίτης Παναμᾶ 'Αθηναγόρας, μέ τόν ὁποῖο παρεκάθησε σέ δεῖπνο.

4. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Mark Field μετά τοῦ Richard Tallboys καί τῆς Μαρίας 'Αγραφιώτη, καί ὁ Κύπρος Νίκολας μετά τοῦ Κώστα Νικολαίδη (ὁ ὁποῖος ἀργότερα παρεκάθησε σέ γεῦμα στήν 'Αρχιεπισκοπή). Τό θράδυ παρακολούθησε κονσέρτο τῶν Glio Gould, Jonathan Morton καί Sophia Rahman, πού δόθηκε στό 'Ελληνικό Κέντρο

Λονδίνου.

5. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν 'Ιερό Ναό 'Αγίου 'Ιωάννου Βαπτιστοῦ, Wightman Road Β. Λονδίνου, καί στή συνέχεια προήδρευσε ἐκεῖ Συνάξεως τοῦ 'Ιεροῦ Κλήρου τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς. Τό ἀπόγευμα τέλεσε τόν 'Εσπερινό στόν Καθεδρικό Ναό τῆς Παναγίας Wood Green Β. Λονδίνου.

6. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ἡ Julia Fisher, ὁ Χάρης Σοφοκλείδης (μέ τό ὁποῖο παρεκάθησε σέ γεῦμα στήν 'Αρχιεπισκουή), ὁ 'Αρχιμ. Μάξιμος Κάπας, ὁ Χριστοδούλου, ὁ Ιαn Croitoru, καί ὁ Μιχάλης Βουρλάκης. Τό θράδυ παρακολούθησε διασκευή τῆς κωμωδίας τοῦ 'Αριστοφάνη "'Ιπιῆς" στό Θέατρο Τέχνης. 7. Τέλεσε τή θάπτιση τοῦ 'Αχιλλέα-'Ανδρέα, γιοῦ τοῦ Παύλου καί ἐγγονοῦ τοῦ τέως Βασιλέως τῆς 'Ελλάδος Κωνσταντίνου, στόν Καθεδρικό Ναό τῆς 'Αγίας Σοφίας Λονδίνου, συμπαραστατούμενος ἀπό τόν Μητροπολίτη Παναμᾶ 'Αθηναγόρα καί τόν 'Επίσκοπο Ναζιανζοῦ Θεοδώρητο. Τό θράδυ παρέστη σέ δεξίωση πού δόθηκε ἀπό τούς γονεῖς τοῦ νεοφώτιστου στό Syon Park.

8. Παρεκάθησε σέ γεῦμα πού δόθηκε ἀπό τόν 'Αρχιεπίσκοπο Καντουαρίας στό Lambeth Palace πρός τιμήν τῆς ἀντιπροσωπείας τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου πού ἔλαβαν μέρος σέ 'Ανεπίσημες Συνομιλίες μετά τῶν 'Αγγλικανῶν, ἀποτελουμένη ἀπό τόν 'Αρχιεπίσκοπο Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας, ἀπό τόν Μητροπολίτη Περγάμου 'Ιωάννη καί ἀπό τόν 'Επίσκοπο Τροπαίου 'Αθανάσιο. Τό ἐσπέρας παρεκάθησε ἐπίσης σέ ἐπίσημο Δεῖπνο πού παρέθεσε καί πάλιν ὁ 'Αρχιεπίσκοπος

Καντουαρίας.

 Εὐλόγησε τούς ἀρραβῶνες τοῦ 'Αντώνη Σοφοκλέους καί τῆς 'Ιφιγένειας ' Αργύρη στό 'Εστιατόριο Elysee, ὅπου

καί παρεκάθησε στή συνέχεια σέ δείπνο.

10. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Καθεδρικό Ναό 'Αγίας Σοφίας Λονδίνου καί στή συνέχεια επιμνημόσυνη δέηση για τήν Εὐαγγελία Παπαιατέρα. 'Αργότερα εὐλόγησε τούς γάμους τοῦ Vernon Colman καί τῆς Σαλώμης Βιολάρη στόν 'Ιερό Ναό 'Αγίου 'Ιωάννου Βαπτιστοῦ Β. Λονδίνου. Τό βράδυ παρέστη στήν τελετή εγκαινίων τοῦ 'Αρμενικοῦ Ναοῦ τοῦ 'Αγίου Yeghiche στό Ν. Κένσιγκτον ἀπό τόν Καθολικό τῶν 'Αρμενίων καί στή συνέχεια στή Θ. Λειτουργία καὶ τήν ἐπιμνημόσυνη δέηση για τόν μεγάλο εὐεργέτη τῶν 'Αρμενίων Yeghiche Manoukian.

11. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν ἐορτάζοντα Ἱερό Ναό ᾿Απ. Βαρνάβα. Wood Green. ᾿Αργότερα παρεκάθησε σέ γεῦμα πού δόθηκε στό City University πρός τιμήν τοῦ Πρέσβυ τῆς Ἑλλάδος ᾿Αλέξανδρου Σάνδη. Τό ἀπόγευμα

τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ἡ 'Αθηνὰ Θεοδωρίδου, ἡ Μαρία Ropp καί ὁ 'Αριστείδης Καρέλιας.

12. Προήδρευσε συνεδρίας στήν 'Αρχιεπισκοπή τῶν Κηδεμόνων τῆς Κοινότητος 'Αγίου Δημητρίου, Edmonton. 13. Μετέθη ἀεροπορικῶς στήν 'Αθήνα, συνοδευόμενος ἀπό τόν Χάρη Μεττῆ. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ δεῖπνο στήν οἰκία τοῦ Λουκᾶ Χατζηϊωάννου.

14. Ἐπισκέφθηκε διαδοχικά στά γραφεῖα τους τόν Αρχιεπίσκοπο `Αθηνῶν καί Πάσης Ἑλλάδος Χριστόδουλο, τούς 'Υφυπουργούς Παιδείας, Φίλιππο Πετσάλνικο, καί Έξωτερικῶν, Γρηγόρη Νιώτη, καί τόν 'Υπουργό Παιδείας καί Θρησκευμάτων, Πέτρο Εὐθυμίου. Τό μεσημέρι παρεκάθησε σέ γεϋμα στό Έστιατόριο 'Ιντεάλ ὡς φιλοξενούμενος τοῦ Σπύρου Βλασσόπουλου. Τό θράδυ παρεκάθησε σέ δεῖπνο μετά τοῦ Καθηγητή τοῦ Πανεπιστημίου 'Αθηνῶν Μηνᾶ 'Αλεξιάδη, τοῦ χημικοῦ Γιώργου Φραγκούλη καί τῆς συζύγου του Ρούλας καί τοῦ ανατέρου λειτουργοῦ τῆς Βουλῆς τῶν Έλλήνων Γεωργίου Δερδιλόπουλου.

15. Μετέθη ἀεροπορικῶς στή Θεσσαλονίκη καί ἀπό ἐκεῖ, ὁδηγοῦντος τοῦ Θεολόγου καί Δικηγόρου Δημήτρη Τσιανικλίδη, μετέθη εἰς Δράμα, ὅπου καί κατέλυσε σέ ξενοδοχεῖο. Καθ' ὁδόν παρεκάθησαν σέ γεῦμα σέ ἐστιατόριο στήν 'Ασπροθάλτα. Τό θράδυ ἐπεσκέφθη τήν

οἰκογένεια Τσιανικλίδη.

16. Τό πρωῖ ἐπισκέφθηκε τήν κωμόπολη Πρώτη Σερρῶν, γενέτειρα τοῦ ἀειμνήστου Κωνσταντίνου Καραμανλῆ, καί ἰδιαίτερα τήν οἰκία τοῦ ἐπί σειράν ἐτῶν Πρωθυπουργοῦ καί Προέδρου τῆς 'Ελλάδος. Στή συνέχεια ἐπισκέφθηκε τήν 'Ιερά Μονή 'Αναλήψεως Πρώτης Σερρῶν ὅπου ἐγένετο δεκτός ἀπό τόν Μητροπολίτη Ζιχνῶν καί Νευροκοπίου Σπυρίδωνα καί τίς 'Αδελφές τῆς Μονῆς, παρεκάθησε δέ σέ γεῦμα στήν Μονή. 'Επιστρέφων στήν Δράμα, ἐπισκέφθηκε τόν Μητροπολίτη Δράμας Διονύσιο καί ἀργότερα εὐλόγησε τοῦς γάμους τοῦ Δημήτρη Τσιανικλίδη καί τῆς Γεωργίας Γιαγμουρίδου, συμπαραστατούμενος ἀπό τόν Μητροπολίτη Ζιχνῶν καί Νευροκοπίου Σπυρίδωνα. Στή συνέχεια

παρεκάθησε στό γαμήλιο δείπνο.

17. Συνελειτούργησε μετά τοῦ Μητροπολίτου Ζιχνῶν καί Νευροκοπίου Σπυρίδωνος στόν Καθεδρικό Ναό 'Αγίου Δημητρίου, Κάτω Νευροκόπι, καί στή συνέχεια επισκέφθηκε τό θρυλικό όχυρό Λίσσε, ὅπου ξεναγήθηκε ἀπό τόν Διοικητή τοῦ Λόχου 'Αντισυνταγματάρχη Γεώργιο Καραγιάννη. Τό μεσημέρι ὁ Έπαρχος Κάτω Νευροκοπίου Δημήτριος Σιδηρόπουλος παρέθεσε γεῦμα σε ἐστιατόριο τῆς κωμόπολης. Τό ἀπόγευμα καί συνοδευόμενος ἀπό τόν Μητροπολίτη Δράμας Διονύσιο ἐπισκέφθηκε τίς 'Ιερές Μονές 'Αναλήψεως στό χωριό Ταζιάρχες καί Εἰκοσιφοινίσσης, Πρώτης Σερρῶν, ὅπου καί παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού παρέθεσαν οἱ 'Αδελφές τῆς Μονῆς. Τό δράδυ διενυκτέρευσε σέ ξενοδοχεῖο στήν Καθάλα.

18. Καθ' όδόν πρός Θεσσαλονίκη ἐπισκέφθηκε τόν 'Ιερό Ναό 'Αγίου Γρηγορίου στή Νέα Καρβάλη, ὅπου φυλάττεται τό κρανίο τοῦ 'Αγίου Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου καί τά ὀστά τοῦ πατρός του (ὡσαύτως ὀνομαζομένου Γρηγορίου). Στή συνέχεια ἐπισκέφθηκε τήν 'Αρχαιολογική περιοχή τῶν Φιλίππων καί τήν κατά παράδοση φυλακή τοῦ 'Απ. Παύλου, ἀργότερα δέ τήν 'Ιερά Μονή τοῦ 'Αγίου Σίλα. Μετά ἀπό γεῦμα στήν 'Ασπροβάλτα, ἔφτασε στό ἀεροδρόμιο "Μακεδονία" τῆς Θεσσαλονίκης, ἀπ' ὅπου ἐπέστρεψε ἀεροπορικῶς στό Λονδίνο. Σημειωτέον δέ ὅτι σέ ὅλες τίς πιό πάνω περιοδεῖες του κι ἐπισκέψεις συνοδευόταν ἀπό τόν Χάρη Μετιῆ καί τόν Δημήτρη Τσιανικλίδη.

19. Τό μεσημέρι παρέστη στούς ξορτασμούς γιά τά ξεδομηνταπεντάχρονα τοῦ "Churches Mains Committee", στό Central Hall τοῦ Westminster. ᾿Αργότερα τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Γεώργιος Παπακλεοβούλου, καί ὁ π. ᾿Αθανάσιος Ledwich.

20. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ἡ Δώρα Φαντίδου, ὁ Σταῦρος Σολωμοῦ, ὁ Κλεάνθης Κουρτουμπελίδης καί ἡ Καίτη 'Αλεξάνδρου μετά τοῦ π. Βασιλείου Χριστοδούλου. Τό θράδυ προήδρευσε συνεδρίας τῶν Κηδεμόνων τῆς Κοινότητος 'Αγ. Νικολάου, Shepherd's Bush.

21. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Νεκτάριος Πετρόπουλος, καί ὁ π. Δημήτριος Οἰκονόμου, συνοδευόμενος ύπό τοῦ Διακόνου Νεοφύτου Παπαναστασίου. Τό ἀπόγευμα παρέστη σέ δεξίωση τοῦ Συμβουλίου Εὐρωπαϊκῶν ὑποθέσεων τῆς Συνόδου Ρωμαιοκαθολικῶν Ἐπισκόπων ᾿Αγγλίας καί Οὐαλίας, στόν ᾿Αρχιεπισκοπικό Οἶκο Westminster. ᾿Αργότερα προήδρευσε συνεδρίας τῶν Κηδεμόνων τοῦ ὑριολογιακοῦ ᾿Ορθοδόξου Σχολείου "᾿Αγιος Κυπριανός".

22. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Καθηγητής "Αντης

Νικολαΐδης, καί ὁ Γεώργιος Χριστοφίδης.

23. Τόν ἐπισκέφθηκαν οἱ Μητροπολίτες Σερρῶν καί Νιγρίτας Μάξιμος καί Θεσσαλιώτιδος καί Φαναριοφαρσάλων Θεόκλητος, καί ὁ Ἱεροδιάκονος Σεραφείμ Κουλούσουνας. ᾿Αργότερα συνευλόγησαν τούς γάμους τοῦ ᾿Αθανασίου Παπαλέξη καί τῆς Κατίπα Phillis στόν Καθεδρικό Ναό τῆς ᾿Αγίας Σοφίας Λονδίνου. Στή συνέχεια μετέθη ἀεροπορικῶς στή Γλασκώβη Σκωτίας καί ἀπό ἐκεῖ στήν πόλη Sterling ὅπου ἐπισκέφθηκε στό Νοσοκομεῖο τόν ἀσθενοῦντα Σερ ᾿Αργυρό Στάκη. ᾿Αργότερα μετέθη στό Ἱεδιμβοῦργο, ὅπου παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού τοῦ παρέθεσε ἡ ἐκεῖ Κοινότητα. Στή συνέχεια ἑπέστρεψε στή Γλασκώβη.

24. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Καθεδρικό Ναό τοῦ 'Αποστόλου καί Εὐαγγελιστῆ Λουκᾶ στή Γλασκώβη καί στή συνέχεια παρακολούθησε τή γιορτή τῶν 'Ελληνικῶν Σχολείων τῆς Κοινότητος γιά τή ληξη τῶν μαθημάτων, καί παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ἡ Κοινότητα. Τό ἀπόγευμα προήδρευσε συνεδρίας ἐκπαιδευτικῶν ἐκπροσώπων τῶν Κοινοτήτων τῆς Σκωτίας, παρεκάθησε δέ στή συνέχεια σέ δεῖπνο μαζί μέ ὅλους τούς

ἐκπροσώπους τῶν Κοινοτήτων.

25. Τό πρωῖ ἐπισκέφθηκε τήν οἰκία τοῦ Χάρη Χαραλάμπους καί στή συνέχεια ἐπισκέφθηκε τήν κυρία ᾿Αννίτα Στάκη στήν οἰκία της καί τόν Σέρ ᾿Αργυρό Στάκη στό Νοσοκομεῖο. ᾿Ακολούθως ἐπέστρεψε στό Λονδῖνο,

ὅπου τέλεσε ἐπιμνημόσυνη δέηση γιά τόν Χρῆστο Στέλιου Ἰωάννου στό Παρεκκλήσιο τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς. Τό βράδυ παρέστη σέ παράσταση στό Queen Elizabeth Hall σχετικά μέ τό ἀρχαῖο ἑλληνικό μουσικό ὄργανο ὑδραυλίς.

26. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ π. ᾿Αναστάσιος Σαλαπάτας. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ δεῖπνο στό Lambeth Palace μέ τήν εὐκαιρία τῶν 75 χρόνων ἀπό τήν ἵδρυση τοῦ Nikaean Club. 27. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά οἱ Φ. Παπαφώτης καὶ Ἑ. Στυλιανίδης ὁ Χρῆστος Κατσικίδης καὶ ὁ π. ᾿Ανδρέας Πίττας ὁ Roderick καὶ ἡ Τσαμπίκα Cordara μετά τῆς μητρός της Διαμαντῆς καὶ τοῦ νηπίου κορασίου τους, τό ὁποῖο εὐλόγησε ὁ ᾿Αρχιεπίσκοπος γιὰ τίς 40 ἡμέρες ἀπό τή γέννησή του καὶ μέλη της Σχολικῆς Ἐπιτροπῆς τῆς Κοινότητος Τιμίου Σταυροῦ καὶ ᾿Αρχαγέλου Μιχαήλ, Hendon. Τό βράδυ προήδρευσε συνεδρίας τῶν Κηδεμόνων τοῦ "St Nicholas' Educational Trust", στήν ᾿Αρχιεπισκοπή.

28. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Σάββας Παυλίδης μέ μέλη ἐκπαιδευτικῆς ἀποστολῆς ἀπό τήν Κύπρο οἱ ᾿Αθανάσιος καί ᾿Ανδρέας Λαζαρίδης καί ὁ π. Γεώργιος Νικολάου καί ἡ "Έλλη Παπαφώτη καί ᾿Ανδρέας

Παπαχριστοφόρου.

29. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Καθεδρικό Ναό Τιμίου Σταυροῦ καί 'Αρχαγγέλου Μιχαήλ, Hendon, ὅπου καί χειροτόνησε σέ Διάκονο τόν δημοδιδάσκαλο Τσαμπικο Παπάζογλου, στόν ὁποῖο ἔδωσε τό ὄνομα Πέτρος, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ή Κοινότητα. Τό βράδυ προήδρευσε συνεδρίας των Κηδεμόνων τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς.

30. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό τῶν Αγίων Δώδεκα 'Αποστόλων, Brookman's Park (Hatfield), ὅπου καί χειροτόνησε σέ ἰερέα τόν Διάκονο Θωμᾶ 'Αρτέμη, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ἡ τοπική

Κοινότητα.

## HIS EMINENCE ARCBISHOP GREGORIOS' DIARY

#### MAY

1. During the morning, His Eminence the Archbishop received Bruce Clarke and Archimandrite Nikolaos Serghakis. He was entertained to lunch by Christos Iosif & Andreas Sophokleous. During the afternoon, he received Dr. Georghios Skouteris, and Dimitris & Ioudith Fardoulis.

2. In the afternoon, he presided at an *Aghiasmos* in the Chapel of the Archdiocese. Later, he received Marios Naziris and Evangelos Mytilinaeos & Nikos Sardelis. In the evening, he was present at a lecture delivered at the Hellenic Centre by Professor Andis Nikolaidis (Medical Director of the Cyprus Institute of Neurology and Genetics) & Dr. Adam Carey entitled "*Identification of individuals at risk and prevention of heart attack and stroke. Is it possible?*"

3. In the morning, he received Archimandrite Leontios Karikas. He entertained Father Stephen Maxfield and the monk Silouan to lunch. In the afternoon, he received Mesdames Styliani & Katerina Skentza.

4. During the morning, he received Protopresbyter Soterios Panaghiotopoulos and Archimandrite Theonas Bakalis. In the afternoon, he received Ioannis Vapheiadis. In the evening, he presided at a meeting of the Secretariat of the Greek Co-Ordinating Educational Committee (*EFEPE*).

5. In the evening, he was entertained to supper by Miss Marina Kaloghirou.

6. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of the Holy Apostles in Brookman's Park (Hatfield). Later, he blessed the marriage of Christos Nadiotis and Andriani Pochani at the same church.

8. In the morning, he received Miss Elpis Mindarovliti. Later, he presided at a Memorial Service for the late Stelios Ioannou in the Chapel of the Archdiocese. In the afternoon, he attended a meeting of London Church Leaders at the residence of the Anglican Bishop of Kensington. In the evening, he was present at

a reception organised at the Hellenic Ambassador's residence by the Ambassador & Mme. Sandis together with the Hellenic Foundation for Culture to mark the BBC's publication of Paul Cartledge's book "*The Greeks*".

9. During the morning, he received Professor Andreas Dimitriou & Andreas Christophidis, Michalis Kakouris, and Georghios Georghiou. He entertained Peter Whitfield to lunch. In the afternoon, he received Nikos Iakovidis, Georghios Mouskas & Georghios Haiifanis.

10. In the morning, he was present at Westminster's Roman Catholic Cathedral for the episcopal ordinations of Mgr. Arthur Roche as Bishop of Rusticiana and Mgr. George Stack as Bishop of Gemellae di Numidia (both of whom will serve as auxiliaries to the Roman Catholic Archbishop of Westminster), attending the reception held in continuation. In the afternoon, he attended the Ceremony at London's Guildall at which the Templeton Prize for Progress in Religion was presented to the Revd. Canon Arthur Peackocke. In the evening, he was present at the presentation of Andreas Azinas' book "Fifty Years of Silence" held at the Cypriot Brotherhood's headquarters in North Finchley.

11. In the morning, he visited the parish of St. George the Great Martyr in Kingston-upon-Thames, being entertained to lunch afterwards by the Community. During the afternoon, he received Mesdames Barbara Raybould & Antonia Kastellanidou, and Andreas Azinas & Spyros Ketiros. Later, he went to the Hellenic Centre, where he was present at the inauguration of an exhibition of paintings by Rena Salti-Michael entitled "Our dreams travel in the Aegean" and at a presentation of the aims and objectives of the University of Cyprus chaired by its Rector, Professor Nikolaos Papamichael.

12. He received Professor Nikolaos & Mrs. Nicole Papamichael in the morning and Mrs. Natalia Kanaki in the afternoon.

13. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of Ss. Cyril & Methodius in Huthwaite (Mansfield) and, in continuation, blessed the Community's renovated Centre &

School. He was entertained to lunch by the local Community. In the evening, he received Miss Eleni Hamboughia.

14. In the morning, he received Costas Papadopoulos. Later, he was present at a meeting of the Trustees of Hellenic College. In the afternoon, he was present at a meeting of the Joint Presidents and Associate President of the Council of Christians and Jews at Lambeth Palace. In the evening, he attended the lecture organised by the Greek Archaelogical Committee (UK) at the Hellenic Centre that was delivered by Dr. Bettina Tsigarida and entitled 'The Gold of Macedon", being entertained to supper by the organisers afterwards.

15. In the morning, he presided at a meeting of the Hierarchy, entertaining his assistant bishops to lunch afterwards. In the afternoon, he received Father Michael Dandoulakis. In the evening, he was present at the Honourary Fellows and Associates' Awards Ceremony and Dinner at Royal Holloway, University of London.

μέ

16. During the morning, he received representatives of the Brotherhood of the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater and Archimandrite Panteleimon Coulouris. He entertained Elias Pantelidis to lunch. During the afternoon, he received Bishop Theodoritos of Nazianzos, Bishop Eleftherios of Nyssa, Sotiris Evripidou and Costas Papadopoulos. In the evening, he was present at the award of the International Council of Christians and Jews' Interfaith Gold Medallion to Dr. George Carey (Anglican Archbishop of Canterbury) & his wife, Eileen, at Lambeth Palace. 17. During the morning, he received Metropolitan Iakovos of Laodicea and Archimandrite Panteleimon Coulouris. At midday, he presided at the funeral of Grigoris Komodromos at the Cathedral of the Dormition of the Mother of God in Wood Green. During the afternoon, he visited Mrs. Aliki Giourga and the family of the late Grigoris Komodromos at their homes. In the evening he was present at a lecture delivered at the Hellenic Centre under the auspices of the London Hellenic Society by Professor Vassilis Lambrinoudakis and entitled "Care and Preservation of our Classical Heritage by Modern Means"

18. In the morning, he received Nikos Harris. At midday, he was a guest at the Luncheon given by the Bulgarian Ambassador at his Residence. During the afternoon, he received Stavros Michael & Michael Pastidis, and Stavros Solomou.

19. In the afternoon, he received Garabed Yaghsizian.

20. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of Ss. Constantine and Helen in Upper Norwood (Croydon), being entertained to lunch by the Community afterwards. In the afternoon, he baptised Alexandros-Ioannis, the infant son of Nigel & Eleni Vickers, at the church of St. George the Great Martyr in Kingston-upon-Thames.

21. In the morning, he presided at the Divine Liturgy celebrated in the Chapel of the Archdiocese. In the evening, he was present at the Runciman Award Ceremony for 2001 at the Hellenic Centre.

22. He received Mesdames Androulla Theocharidou-Hadjigeorghiou & Maria Papalouka in the morning; and Gregory Atkin, Georghios Hajifanis & Christos Pedhiou, and Archimandrite Ephrem of Chorlton-cum-Hardy during the morning.

23. He received Miss Eleni Drola and Miss Maria Nikolaou during the morning and Marios Naziris in the afternoon.

24. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of Ss. Anthony & John the Baptist and the Holy Trinity in Holloway, being entertained to lunch by the Community afterwards.

25. During the afternoon, he received Dr. Andreas Andreou & Mrs. Beverley Christy, and Mr. & Mrs. Loizos Savva.

26. In the evening, he was present at the 36th annual Dinner and Dance of the Cathedral of St. Nicholas in Shepherd's Bush and held at the Royal National Hotel.

27. In the morning, he consecrated the church of Ss. Lazarus & Andrew the Apostle in Forest Gate, following which he celebrated the Divine Liturgy in the same church. In continuation,

he was entertained to lunch by the Community.

28. During the morning, he received Bishop Theodoritos of Nazianzos and Angelos & Andreas Panaghiotou. In the evening, he entertained Metropolitan Amvrossios of Aeghialia and Kalavryta to supper.

30. In the afternoon, he received Christakis Iosif & Andreas Sophokleous.

31. During the afternoon, he received Eleftherios Dimokidis and Professor Georghios & Mrs. Aekaterini Mantzaridis, who were accompanied by Archimandrite Zacharias of Tolleshunt Knights.

#### JUNE

1. In the afternoon, he presided at the ceremony of blessing Holy Water and, later, at the Pentecost Memorial Service for the departed in the Chapel of the Archdiocese.

2. In the morning, he presided at the Pentecost Memorial Service for the departed in the Chapel of the Archdiocese.

3. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy of the feast of Pentecost and presided at Kneeling Vespers held in continuation at the Cathedral of All Saints in Camden Town. In the afternoon, he received Bishop Theodoritos of Nazianzos and Deacon Dimitrios Bathrellos. He entertained Metropolitan Athenagoras of Panama to supper.

4. During the morning, he received Mark Field together with Richard Tallboys; & Mrs. Maria Agraphiotou, and Kypros Nicholas and Costas Nikolaidis. In continuation, he entertained Mr. Nikolaidis to lunch. In the evening, he was present at a recital given by Clio Gould & Jonathan Morton (violins) and Sophia Rahman (piano) at the Hellenic Centre.

5. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. John the Baptist in Hornsey, following which he presided at the annual Gatherig of the clergy of the Archdiocese held there. In the evening, he was present at Vespers at the Cathedral of the Dormition of the Mother of God in Wood Green and, in continuation and together with the delegates to the Clergy Gathering, was entertained to supper there.

6. In the morning, he received Miss Julia Fischer. He entertained Haris Sophokleidis to lunch. During the afternoon, he received Archimandrite Maximos Kapas, Christodoulos Christodoulou, Ian Croitoru, and Michalis Bourlakis. In the evening, he was present at a performance of "Oh, Democracy" (adapted from Aristophanes' "The Knights") at the Theatro Technis.

7. In the morning, he performed the Baptism of Prince Achilleas Andreas, son of the Crown Prince and Princess of the Hellenes and third grandchild of Their Majesties the King and the Queen of the Hellenes, at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater, being assisted by Metropolitan Athenagoras of Panama and Bishop Theodoritos of Nazianzos. In the evening, he was a guest at the party given to celebrate Prince Achilleas' Baptism that was held at Syon Park.

8. At midday, he was a guest at a luncheon given by the Anglican Archbishop of Canterbury at Lambeth Palace for delegates to the Informal Conversations between representatives of the Oecumenical Patriarchate and the Anglican Communion, following which, and together with Metropolitan Ioannis of Pergamon and Bishop Athanasios of Tropaeou, he participated in the Conversations. In the evening and together with the other delegates, he was entertained to supper at the Athenaeum.

9. In the afternoon, he blessed the engagement of Antonis Sophokleous and Iphigenia Arghyri at the Elysée Restaurant in Soho: Later, he was entertained to supper at the same restaurant. 10. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater, following which he presided at a Memorial Service for the late Mrs. Evangelia Papapatera. In the afternoon, he blessed the Marriage of Vernon Colman and Salome Violaris at the church of St. John the Baptist in Hornsey. In the evening, he was present at the consecration by the Catholicos of Etchmiadzin and of All Armenians of the Armenian church of St. Yeghiche in South Kensington that was

followed by the Divine Liturgy and a Memorial Service for the late Yeghiche Manoukian.

11. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Barnabas in Wood Green on the occasion of its patronal feast. At midday, he was a guest at a luncheon given in honour of the Hellenic Ambassador at London City University. During the afternoon, he received Dr. Athina Theodoridou, Miss Marina Ropp and Aristeidis Karelias.

12. In the evening, he presided at a meeting held at Thyateira House of the Trust of the church of St. Demetrius in Edmonton.

13. In the morning, he flew from Heathrow Airport, accompanied by Mr Charis Mettis, to the newly-inaugurated Venizelos (Spata) Airport that serves Athens. In the evening, he had supper at the home of Mr. & Mrs. Loukas Hadji-Ioannou.

14. During the morning, he visited Archbishop Christodoulos of Athens and All Greece, Philippos Petsalnikos (Hellenic Deputy Minister of Education), Grigoris Niotis (Hellenic Deputy Minister of Foreign Affairs). He was entertained to lunch by Spyros Vlassopoulos at the Idéal Restaurant. During the afternoon, he visited Petros Efthymiou (Hellenic Minister of Education and Religions). In the evening, he had supper with Professor Minas Alexiadis, Mr. & Mrs. Georghios Frangoulis and Mr. Georghios Derdilopoulos.

15. In the morning, he flew to Thessaloniki, being met at Makedonia (Mikra) Airport by Dimitrios Tsianiklidis. From there, he travelled to Dhrama, breaking his journey in Asprovalta for lunch. In the evening, he visited the home of Dimitrios Tsianiklidis' family.

16. In the morning, he visited the birthplace of Constantinos Karamanlis (subsequently Prime Minister, and President of the Hellenic Republic) in the village of Proti Serron. In continuation, he went to the Monastery of the Ascension near the village, where he was welcomed by Metropolitan Spyridon of Zichni. In the evening, he blessed the marriage of Dimitrios Tsianiklidis and Georghia Giagmouridou at the church of the Entry of the Mother of God in Dhrama, attending the reception held in continuation.

17. In the morning, he concelebrated the Divine Liturgy together with Metropolitan Spyridon at the Cathedral of St.Demetrius in Kato Nevrokopion. Afterwards, he visited the Lisse fortification, where he met Lieutenant-Colonel Georgios Karayiannis. He was entertained to lunch in Kato Nevrokopion by the Eparch, Dimitrios Sidiropoulos. Later, and accompanied by Metropolitan Dionysios of Dhrama, he visited the Monastery of the Ascension in the village of Taxiarchae (Sipsa), where he was received by Abbess Akylina. He then went to the historic Monastery of Eikosiphoenissa, where he was entertained to supper by the Sisterhood. Afterwards, he travelled to Kavala, where he spent the night.

18. During the morning, he visited the church of St. Gregory in Nea Karvali, where he venerated the scull of St. Gregory the Theologian and the relics of the saint's father (also called Gregory); the extensive archaelogical remains at Philippoi and the traditional prison of St.Paul (mentioned in Acts ch. 16); and the Monastery of St.Silas, overlooking Kavala. After lunch in Asprovalta, he returned to Makedonia (Mikra) Airport, from where he flew back to London.

19. At midday, he was present at the celebrations marking the Diamond Jubilee of the "Churches Mains Committee" that was held at the Central Hall in Westminster. During the afternoon, he received Georghios Papakleovoulou and Father Athanasios Ledwich.

20. During the day, he received Miss Dora Fantidou, Stavros Solomou, Kleanthis Kourtoumbelidis and Dr. Kaeti Alexandrou (who wa accompanied by Father Vassilios Christodoulou). In the evening, he presided at a meeting held at Thyateira House of the Trust of the Community of St. Nicholas in Shepherd's Bush.

21. During the morning, he received Nektarios Petropoulos, and

Father Dimitrios Oekonomou (accompanied by Deacon Neophytos Papanastasiou). During the evening, he attended a Reception given by the Committee for European Affairs of the Roman Catholic Bishop's Conference of England and Wales (and held at Archbishop's House in Westminster), and presided at a meeting of the Trustees of St. Cyprian's School in Thornton Heath

22. During the afternoon, he received Prof. Andis Nikolaidis and Georghios Christophidis.

23. In the morning, he received Metropolitans Maximos of Serres & Nigrita and Theoklitos of Thessaliotis & Phanariophersala and Hierodeacon Seraphim Koulousousas. At midday and assisted by the aforementioned metropolitans, he blessed the marriage of Athanasios Papalexis and Miss Karina Phillips. Later, he flew from Heathrow Airport to that of Glasgow, from where he travelled to Stirling, where he visited Sir Reo Stakis in hospital, and then to Edinburgh, where he was entertained to supper by the Community of St Andrew. He returned to Glasgow in the late evening.

24. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of St. Luke the Evangelist in Dowanhill (Glasgow). In continuation, he attended the local Community's Greek-language School's end-of-year celebration, following which he was entertained to lunch by the Community. In the afternoon, he presided at a meeting of representatives of the Communities in Scotland. In the evening, and together with the delegates to the meeting, he was entertained to supper by the Community.

25. In the morning, he had breakfast at the house of Charis Charalambous. He then visited Lady Annita Stakis in Dunblane and Sir Reo Stakis in Stirling. He flew back to London from Glasgow in the afternoon. Later, he presided at a Memorial Service for the late Christos Steliou Ioannou at the Archdiocese. In the evening, he attended a performance at the Queen Elizabeth Hall entitled "Hydraulis: An Ancient Greek Keyboard for the New Millennium".

26. In the morning, he received Father Anastasios Salapatas. In the evening, he was a guest at a dinner given in the Great Hall of Lambeth Palace to celebrate the 75th anniversary of the Nikaean Club.

27. During the afternoon, he received: Messrs. P. Papaphotis & E. Stylianidis; Christos Katsikidis, who was accompanied by Father Andreas Pittas; Roderick and Tsambika Condara, together with the latter's mother, Diamandi, and the couple's 40 days' old daughter whom, together with her mother, he blessed in accordance with the prescribed rites of the Church; and members of the Community of the Holy Cross and St. Michael the Archangel in Hendon. In the evening, he presided at a meeting of the St.Nicholas' Educational Trust at the Archdiocese.

28. He received Savvas Pavlidis and representatives of the Cyprus Ministry of Education; and Athanasios Lazaridis, who was accompanied by Father Georghios Nikolaou, during the morning. Mrs. Helle Papaphoti and Andreas S. Papachristophorou during the afternoon.

29. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of the Holy Cross and St. Michael the Archangel in Golders Green / Hendon, during the course of which he ordained Tsambikos Papazoglou to the diaconate, conferring on him the name Petros, and being entertained to lunch by the Community afterwards. In the evening, he presided at a meeting of the Archdiocesan Trust at Thyateira House.

30. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of the Holy Apostles in Brookman's Park (Hatfield), during the course of which he ordained Deacon Thomas Artemi to the priesthood, and being entertained to lunch by the Community afterwards.